
Leseprobe aus Stiller, Bildung schadet nicht!, ISBN 978-3-7799-3685-5
© 2017 Beltz Juventa in der Verlagsgruppe Beltz, Weinheim Basel

http://www.beltz.de/de/nc/verlagsgruppe-beltz/gesamtprogramm.html?
isbn=978-3-7799-3685-5

http://www.beltz.de/de/nc/verlagsgruppe-beltz/gesamtprogramm.html?isbn=978-3-7799-3685-5
http://www.beltz.de/de/nc/verlagsgruppe-beltz/gesamtprogramm.html?isbn=978-3-7799-3685-5


33 

Kapitel 4 
Theoretische Grundlagen 

„Weil nun der Verlust eines Begriffs von großer Anwen-
dung in der spekulativen Weltweisheit dem Philosophen 
niemals gleichgültig sein kann, so hoffe ich, es werde 
ihm die Bestimmung und sorgfältige Aufbewahrung des 
Ausdrucks, an dem der Begriff hängt, auch nicht gleich-
gültig sein“  

(I. KANT, Kritik der reinen Vernunft, 1787). 

4.1 Bildung: Bedeutung und Bezug 

Galt in den 1970er und 80er Jahren der Begriff der Bildung in der Sportpä-
dagogik und -didaktik noch als Unwort, das einen antiquierten pädagogi-
schen Ansatz repräsentiere und in anderen Sprachen kein Äquivalent habe, 
so ist seit den 1990er Jahren eine „Renaissance“ bildungstheoretischen 
Denkens festzustellen (vgl. ausführlich PROHL, 2006, 127 ff.). Diese Ent-
wicklung lässt sich – nicht zuletzt unter Bezugnahme auf KLAFKI (1985) – 
dadurch erklären, in dem semantisch ausufernden „Prozeß um die Förde-
rung der subjektiven Verarbeitung, Integration und Transzendierung all der 
Umwelt- und Qualifikationsanforderungen“ die Notwendigkeit einer be-
grifflichen (Neu)Orientierung erkannt zu haben (vgl. KLAFKI, 1985, 12 ff.). 
Gleichwohl ist Bildung seitdem kein geschützter bzw. klar definierter Be-
griff, sondern vielmehr ein Deutungsmuster (vgl. BOLLENBECK, 1996), das 
seitdem weitere Missverständnisse hervorruft und – insbesondere in der 
Sportpädagogik – auch schon vielfältige Missverständnisse hervorgerufen 
hat (vgl. BECKERS, 2001). Aus diesem Grund wird es an dieser Stelle als 
vordringlich erachtet, zunächst eine wesentliche Unterscheidung zwischen 
dem Begriff „Bildung“ und dem oftmals fälschlicherweise synonym ver-
wendeten Begriff „Erziehung“ vorzunehmen, um auf dieser Grundlage die 
Bedeutung der Bildung zu erörtern und auf den Gegenstand der vorliegen-
den Arbeit anwenden zu können. 

Leseprobe aus Stiller, Bildung schadet nicht!, ISBN 978-3-7799-3685-5 
© 2017 Beltz Juventa in der Verlagsgruppe Beltz, Weinheim Basel



34 

4.1.1 Zur Bedeutung und Unterscheidung der Begriffe Bildung 
und Erziehung 

Quantitativ herrscht bis in die beiden letzten Jahrzehnte des 18. Jahrhun-
derts der Begriff Erziehung dem der Bildung vor. Dies ist vorwiegend damit 
begründet worden, dass der Begriff der Erziehung eher dem Bewusstsein 
der Aufklärer und ihrer Neigung entspreche, ihr ganzes Wirken und Wol-
len als Erziehung verstanden zu haben (vgl. u. a. VIERHAUS, 1974). Wenn ab 
der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts zunehmend der Begriff der Bildung 
Verwendung findet, ist jedoch weiterhin dieselbe Sache gemeint, nämlich 
die Erziehung und Ausbildung der Verstandeskräfte. So nennt bspw. 
SULZER (1745) „die Bildung des Verstandes und Urteils durch die Lehre“ 
noch das wichtigste „Ziel der Erziehung“ (SULZER, 1748, 105). Eine Ausdif-
ferenzierung beider Begriffe entwickelt sich in der Folge insbesondere 
dadurch, dass im weiteren Sprachgebrauch unter dem Bildungsbegriff zu-
nehmend auch aufklärungskritische Aspekte subsumiert werden, „um den 
aufklärerischen Vereinzelungstendenzen der Lebensgestaltung begrifflich 
entgegenzuwirken“ (VIERHAUS, 1974, 512). Demzufolge lässt sich die Un-
terscheidung der beiden Begriffe Bildung und Erziehung weniger auf eine 
stringent semantische Unterscheidung zurückführen, wodurch der Anfang 
einer jahrhundertelangen Verwischung des Unterschieds zwischen Bildung 
und Erziehung als vorgezeichnet verstanden werden darf. Einvernehmen 
herrscht im ausgehenden 18. Jahrhundert jedoch noch über das Ziel der 
Bildung (bzw. Erziehung), nämlich den einzelnen Menschen besser und 
glücklicher zu machen, da von der Zahl glücklicher Menschen der Grad der 
Glückseligkeit der Gesellschaft abhänge. In diesem Kontext wird erstmals 
auch dem Staat das Interesse, das Recht, aber auch die Pflicht zugesprochen, 
für die Erziehung zu sorgen (vgl. DOHM, 1777).  

Es sei bereits angedeutet, dass die Übernahme des Bildungsauftrags 
durch den Staat an dieser Stelle nur angemerkt bleibt. Aufgrund ihrer Be-
deutung für die vorliegende Arbeit wird diesem Aspekt an anderer Stelle ein 
eigenes Kapitel eingeräumt, in dem die Auswirkungen und Folgen dieser 
Entwicklung ausführlich dargestellt und vor dem Hintergrund des vorlie-
genden Themas erörtert werden. Für den weiteren Abriss der bildungstheo-
retischen Diskussion bleibt festzuhalten, dass sich im Laufe der Jahrhun-
dertwende der Begriff der Bildung schließlich in seiner pädagogischen und 
idealistischen Bedeutung durchsetzt (vgl. SCHAARSCHMIDT, 1931). Bis 1830 
wird der Bildungsbegriff – mit der Entstehung des modernen Erziehungs-
wesens in Deutschland – dann zum Leitbegriff eines Ideals geistiger Indivi-
dualität, freier Geselligkeit und ideennormativer Selbstbestimmung und 
gewinnt zusätzlich an Bedeutung und Verwendung (vgl. WEIL, 1930). Die 
Tatsache einer Ablösung des Erziehungsbegriffs durch den der Bildung 

Leseprobe aus Stiller, Bildung schadet nicht!, ISBN 978-3-7799-3685-5 
© 2017 Beltz Juventa in der Verlagsgruppe Beltz, Weinheim Basel



35 

bleibt jedoch unklar und kann als durchaus bemerkenswert bezeichnet 
werden, insbesondere wenn man berücksichtigt, dass der etymologische 
Ursprung des althochdeutschen Grundworts bildunga weniger dem huma-
nistischen und pädagogischen, sondern vielmehr dem mystisch-theolo-
gischen Bedeutungsfeld zugeordnet wird (vgl. SCHAARSCHMIDT, ebd.). Die 
somit durchaus bemerkenswerte Umdeutung des Bildungsbegriffs im Ver-
lauf des 18. Jahrhunderts bzw. seine zunehmende Säkularisierung, Humani-
sierung und spätere Pädagogisierung lassen sich sowohl auf die Emanzipa-
tion des Emotionalen im deutschen Pietismus (vgl. SPERBER, 1930, 497-515) 
als auch auf den eminenten Einfluss SHAFTESBURYS auf das deutsche Geis-
tesleben zurückführen (vgl. WEISER, 1916). Die zunehmende Pädagogisie-
rung des Bildungsbegriffs im Sinne einer „Ausbildung der Anlagen“ sowie 
„Zubildung zur Tugend“ wird dabei maßgeblich mit WIELAND und seinem 
1754 veröffentlichten „Plan von einer neuen Art von Privat-Unterweisung“ 
in Verbindung gesetzt und steigert sich unter dem Einfluss der rousseau-
schen Kulturkritik durch HERDER vom „Weltbegriff für die natürlich-
geschichtliche Geistigkeit des Menschen“ zur „Hauptaussicht einer zu bil-
denden Menschheit“1. Neben der „Ausbildung gegebener Anlagen“ bedeu-
tet Bildung für HERDER nun aber auch „sich zum Bilde machen“ (vgl. 
HERDER, zitiert nach SUPHAN, 1878, 13, 345). Dieser reflexive, auf die Per-
sönlichkeitsentwicklung zielende Anspruch findet sich ebenfalls in GOE-
THEs „Wilhelm Meister“, in dem zunehmend die „Persona-Genese“, die 
Ausformung der Individualität zur reifen Persönlichkeit in tätigem Welt-
umgang steht (vgl. BOLLNOW, 1955, 445 ff.). LICHTENBERG kommt 1769 
unter Bezugnahme auf KANT sogar zu der Erkenntnis, die Welt sei „…nicht 
da, um von uns erkannt zu werden, sondern uns in ihr zu bilden“ 
(LICHTENBERG, 1769, 876). 

Allerdings: So sehr sich die Bedeutung eines reflexiven Bildungsbegriffs 
im Sinne einer Persönlichkeitsentwicklung auch etablieren mag, lässt sich 
der Drang einer Verbindung des Problems der Subjektivität mit der geisti-
gen Wirklichkeit nicht mehr relativieren. Vollends tritt dies im deutschen 
Idealismus ins Zentrum der bildungstheoretischen Diskussion. So wird im 
Gegensatz zu HERDERs und GOETHEs Naturteleologie Bildung bei FICHTE 
und HEGEL zum Konstituens und zum Bewegungsprinzip des Geistes. Die 
„reelle Wirksamkeit meines Begriffs“, das „genetische“ Sichschaffen des 
Geistes in Bildern der übersinnlichen Welt ist für FICHTE der Ausgangs-
punkt, „von welchem alle Bildung meiner selbst und anderer ausgehen 
müßte“ (FICHTE, 1845/46, 2, 180 ff.). Nach LICHTENSTEIN wird Bildung 

1  Vgl. J.G. HERDER, Journal meiner Reise im Jahre 1769. In: Herders sämtliche Werke, 
hrsg. von  SUPHAN (1878), 4, 496-508. 

Leseprobe aus Stiller, Bildung schadet nicht!, ISBN 978-3-7799-3685-5 
© 2017 Beltz Juventa in der Verlagsgruppe Beltz, Weinheim Basel



36 

somit erst durch FICHTE in einem zugleich absoluten und existentiellen 
Sinn auf Wissen gegründet (vgl. LICHTENSTEIN, 1971, 926).  

Demgegenüber sieht LICHTENSTEIN bei HEGEL die Bildung als geschicht-
lichen Boden und zugleich als treibende Unruhe der Philosophie, d. h. als 
Bewusstsein, der nur durch Entzweiung zu sich kommenden Substanz des 
Geistes. In dem mit der Arbeit beginnenden Selbstwerden am Anders-Sein, 
in der Entäußerung an die Sache und in dem wechselseitigen Tragen und 
Getragensein von individuellem Subjekt und objektiv-geistiger Wirklichkeit 
ist Bildung im HEGELschen Sinne demnach die Signatur der substantiellen 
Geschichtlichkeit des Menschen als geistiges Wesen und die Form des den-
kenden Bewusstseins selbst. „Der Mensch ist, was er sein soll, nur durch 
Bildung“ (HEGEL, 1802, zitiert nach LICHTENSTEIN ebd.). 

Ohne den Kontext der Aufarbeitung des Bildungsbegriffs an dieser Stelle 
über Gebühr unterbrechen zu wollen, sei bereits darauf hingewiesen, dass 
im weiteren Verlauf der Arbeit dem Bildungsbegriff des deutschen Idealis-
mus’ eine besondere Bedeutung zukommt. Dabei werden vor allem die im 
HEGELschen Sinne verwendeten Begriffe der „Entäußerung“ und „Entzwei-
ung“ Bezug finden. Aus diesem Grund wird sich der weitere Abriss auch 
von den HEGELschen Überlegungen der „produktiven Entfremdung“ 
(LIEBIG)2 weiter entfalten, um die Entwicklung eines angestrebten Bil-
dungskonzepts im Leistungssport vorzubereiten. Quasi als vorbereitende 
Überleitung sei hier allein festzuhalten, dass in den HEGELschen Ausfüh-
rungen zur Entfremdung ein wesentliches Prinzip der Aneignung von Bil-
dung verstanden wird. Demnach ist der Vorgang der Bildung nach HEGEL 
auf der Grundlage der produktiven Entfremdung zu sehen, die wiederum 
auf der Existenz der Gegensätze basiert und innerhalb dessen sich das ent-
wickelnd Werdende sich um die Welt und auf die Ebene der Geschichte 
hebt. Dieser Ansatz wird jedoch im Kapitel „Zum Vorgang der Bildung“ 
weiter auszuführen sein, um im weiteren Verlauf auf das zentrale Thema 
der vorliegenden Arbeit, den Möglichkeiten und Grenzen einer schulischen 
Spitzensportförderung, Anwendung finden zu können.  

Unabhängig von HEGELs Überlegungen zum Vorgang der Bildung rückt 
mit dem Ausgang des 18. Jahrhunderts aber auch eine weitere, für das 
Thema der vorliegenden Arbeit ebenfalls grundlegende Frage in den Mit-
telpunkt der bildungstheoretischen Diskussion. Es ist die Frage, „ob und 
inwiefern bei der Erziehung die Vollkommenheit des einzelnen Menschen 
seiner Brauchbarkeit aufzuopfern sei“ (VILLAUME, 1785, zitiert nach 

2  Vgl. LIEBIG, D.: Produktive Entfremdung – die im Prozeß zu sich kommende Wirklich-
keit. http://www.hegel-institut.de/Diskussion/Entfremdung/entfremdung.html (Zugriff 
am 10.1.2012). 

Leseprobe aus Stiller, Bildung schadet nicht!, ISBN 978-3-7799-3685-5 
© 2017 Beltz Juventa in der Verlagsgruppe Beltz, Weinheim Basel

http://www.hegel-institut.de/Diskussion/Entfremdung/entfremdung.html
http://www.hegel-institut.de/Diskussion/Entfremdung/entfremdung.html


37 

VIERHAUS, 1972, 519). Im ausgehenden 18. Jahrhundert stellt diese Frage 
die Diskrepanz zwischen der klassisch-idealistisch-neuhumanistischen 
Bildungskonzeption und der bürgerlichen Standes- und Berufsbildung einer 
Staatspädagogik des aufgeklärten Absolutismus’ dar. Für das Thema der 
vorliegenden Arbeit wird im weiteren Verlauf aufzuzeigen sein, inwieweit 
die Bedeutung dieser Frage jedoch auch zweihundert Jahre später nichts 
von ihrer Brisanz verloren hat, insbesondere wenn es um die Bildung ju-
gendlicher Spitzensportler in einer Zivilgesellschaft geht. Ende des 18. Jahr-
hunderts wird der aufgezeigte Prioritätskonflikt in der Gegenüberstellung 
der Aussagen VILLAUMEs sowie PESTALOZZIs und VOLLBEDINGs offenkun-
dig. Sieht VILLAUME den „Maßstab für die Grenze der Bildung, zu der jeder 
Bauer über das hinaus, was ihm gut tue, fähig sei“, noch einzig und allein im 
und zum „Wohle des Staates“ (VILLAUME, zitiert nach CAMPE, 1785, 535), 
ordnet PESTALOZZI die „Berufs- und Standesbildung […] dem allgemeinen 
Zweck der Menschenbildung unter“ (PESTALOZZI, 1780, 270). Und auch 
VOLLBEDING kommt zu dem Schluss: „Erst soll der Mensch gebildet wer-
den, ehe man darauf denken darf, den Bürger oder Bauer zu bilden“ 
(VOLLBEDING, 1789, 17). Dass dieses Spannungsfeld auch heutzutage für 
jugendliche Spitzensportler eine existentielle Brisanz darstellt, sei an dieser 
Stelle wiederum bloß angedeutet und wird im weiteren Verlauf der Arbeit 
ausführlich diskutiert werden. Festzuhalten bleibt, dass sich spätestens 
durch den Einfluss HUMBOLDTs – zumindest im ausgehenden 18. Jahrhun-
dert – der aufgezeigte Prioritätskonflikt zunächst einmal eindeutig zuguns-
ten der individuellen Selbstverwirklichung des Menschen entscheidet. Zwar 
führt REHBERG weiterhin staatstragende Argumente zur Notwendigkeit 
einer umfassenden Bildung ein, um „die für den Staat benötigte große Zahl 
fähiger Diener von gebildetem Geiste und Kenntnissen“ zu gewährleisten 
und „dem Staat zur Verfügung“ stellen zu können (REHBERG, 1788, 107), 
sieht das Ziel der Bildung jedoch bei weitem nicht allein auf eine derart 
staatsdienende Funktion reduziert. Vielmehr liege das Ziel darin, „den all-
gemeinen Unterricht auf möglichste Vervollkommnung gründlicher Ein-
sichten an[zu]legen […] Und alles dieses nicht sowohl, weil der Staat so 
viele wissenschaftlich gebildete Menschen braucht, als vielmehr weil er 
schuldig ist, für die möglich größte und mannichfaltigste Ausbildung so 
vieler Köpfe zu sorgen, als immer möglich“ (REHBERG, 1788, 120). Zu einer 
absolut eindeutigen Lösung des Prioritätskonflikts zugunsten der Selbstbil-
dung des Menschen bekennt sich aber tatsächlich erst HUMBOLDT, wenn er 
in einem Brief vom 16.8.1791 an Forster schreibt: „Der wahren Moral erstes 
Gesetzes ist: bilde Dich selbst und nur ihre zweites: wirke auf andre durch 
das, was Du bist“. Den Menschen zu bilden, heißt nach HUMBOLDT somit 
eben nicht, ihn zu äußeren Zwecken zu erziehen, vielmehr dürfe allein die 
freieste, so wenig als möglich schon auf die bürgerlichen Verhältnisse ge-

Leseprobe aus Stiller, Bildung schadet nicht!, ISBN 978-3-7799-3685-5 
© 2017 Beltz Juventa in der Verlagsgruppe Beltz, Weinheim Basel



38 

richtete Bildung des Menschen oberstes Ziel derselben sein (vgl. HUM-
BOLDT, 1792, 175, 143). Demzufolge wird der Bildungsbegriff durch HUM-
BOLDT somit zur zentralen philosophischen Kategorie der Pädagogik. Dem 
Staat hingegen schreibt HUMBOLDT noch allein eine ermöglichende Rolle 
zu: „Alle Bildung hat ihren Ursprung allein in dem Inneren der Seele und 
kann durch äußere Veranstaltungen nur veranlasst, nie hervorgebracht wer-
den“ (HUMBOLDT ebd., 70). Im Laufe der Jahre verlangt HUMBOLDT dem 
Staat zwar zunehmend eine aktiverer Rolle in der Organisation des Bildungs-
wesens ab, nicht ohne jedoch darauf hinzuweisen, dass sich die zunehmende 
Einflussnahme des Staats ausschließlich auf eben allein die Organisation des 
Bildungswesens beschränken dürfe. So habe der Staat einzig und allein die 
nötigen äußeren Formen und Mittel für die „Bearbeitung der Wissenschaft 
bereitzustellen, um sie als einen nicht absichtlich, aber von selbst zweckmäßig 
vorbereiteten Stoff der geistigen und sittlichen Bildung zu seiner Benutzung 
hinzugeben“ (HUMBOLDT, 1851, 251) – und sei es in vorausahnender Weit-
sicht zukünftiger Entwicklungen, fügt HUMBOLDT seinen Forderungen mah-
nend hinzu, dass der Einfluss des Staats selbst „[…] schon dabei schädlich 
sein könne“ (HUMBOLDT, ebd., 253).  

Auch die Gedanken HUMBOLDTs seien an dieser Stelle wiederum kurz 
aufgegriffen und mit Blick auf weitere Anknüpfungspunkte in den Kontext 
der vorliegenden Arbeit eingebettet. Wie soeben dargestellt, reflektiert 
HUMBOLDT die Einflussnahme des Staates in das Bildungswesen bzw. des-
sen zweckgerichtete Motive durchaus kritisch. Es lohnt jedoch, diese kriti-
sche Sichtweise differenziert zu betrachten. HUMBOLDT knüpft die Bildung 
als vollkommene Entfaltung individueller Möglichkeiten (die der Staat 
durch seine Institutionen zwar organisiert, aber nicht zu steuern berechtigt 
ist), an die Bedingung der Freiheit, wobei der Begriff der Freiheit durchaus 
politisch verstanden wird: „Der wahre Zweck des Menschen […] ist die 
höchste und proportionierlichste Bildung seiner Kräfte zu einem Ganzen. 
Zu dieser Bildung ist Freiheit die erste und unerläßliche Bedingung. Umge-
kehrt aber erfordert die Möglichkeit eines höheren Grades der Freiheit im-
mer einen gleich hohen Grad der Bildung“ (HUMBOLDT, 1810, zitiert nach 
VIERHAUS, ebd., 521). Somit bedingt ein höherer Grad der Freiheit auch ein 
höheres Maß an Verantwortung, mit der Freiheit vernünftig umzugehen – 
was allein durch angemessene Bildung gewährleistet werden könne. Interes-
santerweise löst sich auf Grundlage dieser Argumentationsführung dann 
auch der Prioritätskonflikt bezüglich der Ziele der Bildung auf. So sieht 
HUMBOLDT „das letzte, nur durch Gewährung der höchsten Freiheit er-
reichbare Ziel darin, die Bildung der Bürger bis dahin zu erhöhen, daß sie 
alle Triebfedern zur Beförderung des Zwecks des Staats in der Idee des Nut-
zens finden, welchen ihnen die Staatseinrichtungen zur Erreichung ihrer 
individuellen Absichten gewährt“ (HUMBOLDT, ebd.).  

Leseprobe aus Stiller, Bildung schadet nicht!, ISBN 978-3-7799-3685-5 
© 2017 Beltz Juventa in der Verlagsgruppe Beltz, Weinheim Basel



39 

Vor dem Hintergrund des Themas der vorliegenden Arbeit kann dieser 
Gedanke nicht deutlich genug als Kernsatz weiterführender Überlegungen 
hervorgehoben werden, da er den dargelegten Prioritätskonflikt eben nicht 
willkürlich entscheidet, sondern argumentativ auflöst. Aus heutiger Sicht 
ließe sich sogar sagen, dass HUMBOLDT den Prioritätskonflikt in eine „Win-
win-Situation“ für den zu bildenden Staat und für den zu bildenden Men-
schen umformt. Dies setzt jedoch die Einsicht voraus, in dem Zugewinn an 
individueller Freiheit nicht bloß den Zugewinn, sondern auch die damit 
verbundene allgemeine Verantwortung als Herausforderung anzunehmen, 
wofür wiederum die Gestattung und Begünstigung einer individuellen und 
humanistischen Bildung durch die Staatsgewalt die absolut notwendige 
Bedingung darstellt und den Prioritätskonflikt zu einer interessengeleiteten 
Herausforderung gleichermaßen für den Staat und für den Menschen um-
schließt. So kommt HUMBOLDT zu der Folgerung: „Was verlangt man von 
einer Nation, von einem Zeitalter, von dem ganzen Menschengeschlecht, 
wenn man ihm seine Achtung und seine Bewunderung schenken soll? Man 
verlangt, daß Bildung, Weisheit und Tugend so allgemein verbreitet, als 
möglich, unter ihm herrschen, daß es seinen inneren Wert so hoch steigern, 
daß der Begriff der Menschheit, wenn man ihn von ihm, als dem einzigen 
Beispiel, abziehen müßte, einen großen und würdigen Gehalt gewönne“ 
(HUMBOLDT, 1793, 284). Ausgehend von diesem Zitat mag es schwierig 
erscheinen, die allgemeine Bedeutung der Bildung noch zu steigern, da in 
der HUMBOLDTschen Auffassung nicht nur die Herausforderung an die 
staatlich-gesellschaftliche Wirklichkeit liegt, sondern auch ein sehr hohes 
Selbstverständnis der Gebildeten über ihre soziale Funktion als Bildungseli-
te ausgedrückt wird. HUMBOLDT übersteigt demnach sogar noch das Aus-
maß dessen, was der Begriff Aufklärung impliziert, der seiner Meinung 
nach zunehmend auf die intellektuelle Bildung durch Informationen, Beleh-
rung, Aktivierung der Vernunft eingeengt wird. Offensichtlich hat sich 
HUMBOLDTs hehrer Bildungs-Anspruch jedoch nicht verwirklichen lassen. 
Bestimmt durch den einsetzenden politischen Liberalismus, der zu einer 
weiteren Institutionalisierung des Bildungs- und Berechtigungswesens und 
damit zum Besitzstandsdenken der Gebildeten führt, verstärkt sich bis Mit-
te des 19. Jahrhunderts die Distanzierung der besitzenden und gebildeten 
von den anderen bürgerlichen Schichten, sodass VIERHAUS gar von einem 
„Sterilwerden der idealistisch-neuhumanistischen Bildungsidee“ spricht 
(VIERHAUS, ebd., 534). Nichtsdestominder entfalten sich bis zur Mitte des 
19. Jahrhunderts jedoch weiterhin die Geisteswissenschaften, die sich – auf
der Grundlage von HEGELs bedeutsamer Schriften (Philosophische Propä-
deutik 1809/11 sowie Vernunft der Geschichte 1830) – nicht nur im spezifi-
schen Sinne als Bildungswissenschaften verstehen, sondern Bildung auch 
weiterhin als individuellen und geschichtlichen Prozess zum Gegenstand 

Leseprobe aus Stiller, Bildung schadet nicht!, ISBN 978-3-7799-3685-5 
© 2017 Beltz Juventa in der Verlagsgruppe Beltz, Weinheim Basel



40 

haben. Wie oben bereits angedeutet, entfaltet sich dabei insbesondere für 
HEGEL Bildung im Prozess des Von-sich-Absehens und des Aneignens, das 
zugleich ein Zu-sich-selber-Kommen des Menschen ist. Im Verlauf der 
Arbeit wird diese Art der Aneignung der Bildung noch ausführlich disku-
tiert werden. Bedeutsam für den vorliegenden Abriss ist insbesondere die 
Tatsache, dass nach HEGEL der Prozess des Zu-sich-selber-Kommens vor 
allem dann eintritt, wenn der Gegenstand der Beschäftigung die Bildung 
selbst oder aber ein Produkt der Bildung ist – wie es eben im Bereich der 
Geisteswissenschaften der Fall ist, die nach Thematik und Material mit 
Bildung zu tun haben und nach idealistisch-humanistischer Tradition bis 
heute in ihrer Art und Weise des Erkennens Bildung voraussetzen. Bildung 
und Geisteswissenschaften werden Mitte des 19. Jahrhunderts somit un-
trennbar miteinander verbunden. Dies lässt sich ebenfalls daran erkennen, 
dass die Ausformung des neuen, dynamischen, Natur und Geschichte 
gleichermaßen umfassenden Bildungsbegriffs von HERDER bis zu HEGEL 
und HUMBOLDT zu einer wesentlichen Voraussetzung für die Entfaltung 
der historischen Geisteswissenschaften in Deutschland wird. Und es ist 
sicherlich auch charakteristisch, dass im deutschen Sprach- und Kulturbe-
reich, in dem der Bildungsbegriff die umfassendste Bedeutung erreicht hat, 
auch die Geisteswissenschaften – also die Versprachlichung der Welt – zum 
höchsten wissenschaftlichen Ansehen und zum stärksten Übergewicht im 
Bildungssystem selber gelangen.  

Auch im Hinblick auf den Staat bestimmen Mitte des 19. Jahrhunderts 
HEGELs Ausführungen, den Staat als die organische Gestalt des geistigen 
Individuums zu verstehen, die bildungstheoretischen Diskussionen. So 
schreibt HEGEL im „Zweiten Entwurf“ (1830) der „Vernunft der Geschich-
te“: „Das Allgemeine, das im Staate sich hervortut und gewußt wird, die 
Form, unter die alles, was ist, gebracht wird, ist dasjenige überhaupt, was 
die Bildung einer Nation ausmacht. Der bestimmte Inhalt aber, der diese 
Form der Allgemeinheit erhält und in der konkreten Wirklichkeit enthalten 
ist, die der Staat bildet, ist der Geist des Volkes selbst“ (HEGEL, 1955, 114 f.). 
Von niemandem anders dürfte somit die Zusammengehörigkeit von Bil-
dung und Geist und ihre inhaltliche geschichtliche Bedingtheit klarer defi-
niert worden sein als von HEGEL. Umso ernüchternder mag vor der Folie 
dieser Definitionen zum Bildungsbegriff der Blick in die zeitgenössischen 
Lexika des Vormärz erscheinen. Offenbar ist zu dieser Zeit – trotz der Be-
mühungen HUMBOLDTs und HEGELs – das öffentliche Gerede bzw. die 
Auffassung zum Bildungsbegriff so diffus geworden, dass das Rheinische 
Conversations-Lexikon 1825 zu der Feststellung kommt: „Obgleich von 
nichts häufiger als von Bildung die Rede sei, so möchte dennoch vielleicht 
nichts schwerer zu bestimmen sein, als eben sie; denn jeder bemißt sie nach 
seinem beschränkten Urteil und Interesse, jeder möchte sie für sich bean-

Leseprobe aus Stiller, Bildung schadet nicht!, ISBN 978-3-7799-3685-5 
© 2017 Beltz Juventa in der Verlagsgruppe Beltz, Weinheim Basel



41 

spruchen“ (RHEIN. CONV. LEX., 1825, 389). Ungeachtet – oder möglicher-
weise gar als terminologischer Gegenentwurf – dieser vernichtenden Zu-
standsbeschreibung wird in den Folgejahren weiterhin versucht, mit dem 
Terminus des „Bildungs-Ideals“ das teleologische Moment wieder stärker in 
den Fokus der bildungstheoretischen Diskussionen zu rücken. Bekanntlich 
haben jedoch selbst diese Versuche die um die Jahrhundertwende einset-
zende Bildungskritik nicht verhindern können. Insbesondere der nach wie 
vor rein konventionell-enzyklopädisch verstandene Bildungsbegriff, der 
Bildung allein durch Staatsprüfungen privilegiertes, aber auf äußerlich blei-
bendes Bildungswissen reduziert, führt dazu, dass NIETZSCHE bspw. 1872 
die „gemein gewordene Bildung“ gar als „Vorstadium der Barbarei“ titu-
liert. Einen Ausweg sieht NIETZSCHE allein in seinem aristokratischen Ge-
genbild: dem „freien Gebildeten“, der im Ganzen seiner leibhaften Mensch-
lichkeit zum „Gebilde“ geformt und auf das „Werdende und Kommende“ 
vorbereitet (NIETZSCHE, 1872, 133 ff.). 

Interessanterweise rückt in dem Kontext der Bildungskritik nun die Kri-
tik an der gängigen Schulpolitik ins Zentrum der Diskussionen. Insbeson-
dere die immer offenkundiger werdende „Zweckmäßigkeit“ schulischer 
Ausbildung führe nach Ansicht der Bildungskritiker in ein Spannungsfeld 
zwischen „Sachbemeisterung und Selbstbestimmung“ (vgl. u. a. SPRANGER, 
1909). Wiederum richtet sich die Hauptsorge der Bildungskritiker somit 
gegen die drohende Gefahr der Selbstentfremdung des Menschen, welche 
durch die zunehmende industrielle Arbeitswelt und die dadurch entstehen-
den Handlungszwänge größer denn je erscheint. Offensichtlich wird das 
Spannungsfeld auch Anfang des 20. Jahrhunderts keineswegs gelöst, son-
dern durch weitere Begriffsneuschöpfungen wie „Grundlegende Geistesbil-
dung“ oder „Elementare Initiationen“ allenfalls weiter ausdifferenziert. 
Demzufolge stellt sich auch erst nach dem Zweiten Weltkrieg die Frage, ob 
bzw. welche selbständige Funktion Bildung in einer „Welt organisierter 
Einzelleistungen und Fachkompetenz“ überhaupt noch haben kann. Der 
bildungstheoretischen Tradition folgend mag es jedoch nicht überraschen, 
auf diese Frage nach einer selbständigen Funktion der Bildung wiederum 
keine eindeutige Antwort zu bekommen. So wird die Frage bspw. von 
TENBRUCK verneint, von ADORNO antinomisch offen gelassen und von 
SCHELSKY gar als ein „personbewahrender Widerspruch gegen die jeweili-
gen Entfremdungstendenzen der herrschenden geistigen, wissenschaftlich-
technischen und sozialen Systeme“ bezeichnet (vgl. SCHELSKY, 1963, 
299 ff.). Festzuhalten bleibt: Mag der Begriff der Bildung in seiner Dialektik 
von Tradition und Fortschritt, Anpassung und Widerstand seit jeher Aus-
gangspunkt unterschiedlicher Definitionen und Inhaltszuschreibungen 
gewesen sein, wird in den 1960er und 70er Jahren zunehmend die grund-
sätzliche Frage aufgeworfen, inwiefern Bildung gar als obsolet gelten dürfe. 

Leseprobe aus Stiller, Bildung schadet nicht!, ISBN 978-3-7799-3685-5 
© 2017 Beltz Juventa in der Verlagsgruppe Beltz, Weinheim Basel



42 

Hinzu kommt, dass dem humanistischen Bildungsbegriff seine wissen-
schaftstheoretische Legitimation entzogen wird. Den Grund dafür sieht 
GADAMER in dem Zurücktreten der Geisteswissenschaften von ihrer Bil-
dungsverantwortung in den Kreis der positiven Sachwissenschaften. Nach 
GADAMER behaupte sich der Bildungsbegriff nur mehr komplementär im 
Bildungskanon und erweise sich nachträglich selbst allein als methodische 
Voraussetzung in der neuzeitlichen Selbstbegründung der geisteswissen-
schaftlichen Hermeneutik und ihrer Wahrheitskriterien (vgl. GADAMER, 
1960, 2010). Dieser von GADAMER beschriebene Ansatz lässt sich in der 
Folge bis in die gegenwärtige Bedeutungsentwicklung des Bildungsbegriffs 
nachzeichnen. Nach LICHTENSTEIN vollzieht sich die Bedeutungsentwick-
lung des Bildungsbegriffs in der Gegenwart somit auch nicht mehr unter 
dem leitenden Einfluss der Philosophie, sondern vielmehr im Raum der 
konkreten gesellschaftlichen und pädagogischen Verantwortung. LICHTEN-
STEIN begründet dies damit, dass der Rationalisierungszwang der industriel-
len Gesellschaft und der wissenschaftlichen Zivilisation zusammen mit der 
Verschulung aller Ausbildungswege und der Inflation der Orientierungs-
mittel zu einer Formalisierung und Nivellierung des Bildungsbegriffs ge-
führt habe (vgl. LICHTENSTEIN, ebd., 936). Bezeichnend für die beschrie-
benen Formalisierungs- und Nivellierungstendenzen kann auch die 
Ausdifferenzierung des Bildungsbegriffs hin zu einem rein pragmatischen 
terminus technicus der Verwaltungssprache angesehen werden, wie dies 
bspw. in den Begriffen „Bildungsökonomie“, „Bildungskatastrophe“, „Bil-
dungswerbung“ oder in der Informationstheorie einer kybernetischen Pä-
dagogik nach CUBE (1982) offenkundig wird. Somit darf konstatiert wer-
den, dass Mitte des letzten Jahrhunderts mit dem traditionellen auch der 
kategoriale Gehalt des Bildungsbegriffs als verlorengegangen gilt. Dieser 
Verlust des kategorialen Gehalts des Bildungsbegriffs bleibt jedoch nicht 
allein auf die bildungstheoretische Ebene beschränkt. Vielmehr wird seit 
Mitte des letzten Jahrhunderts auch wieder das Spannungsfeld offengelegt, 
in dem sich die Schule als Bildungsinstitutionen wiederfindet: Wenn zeit-
gemäße Bildung nämlich nur noch im Kontext wissenschaftlichen Bewusst-
seins möglich ist, die personengebundene Dimension des Bildungswissens 
aber in der Form des wissenschaftlichen Wissens nicht mehr vorkommt, 
dürfte es sich als schwierig erweisen, die Verwissenschaftlichung der Le-
benswelt mit dem sittlich-personalen und humanen Bildungsauftrag zu 
verknüpfen. Die seit jener Zeit einsetzende Diskussion kann somit durchaus 
als die Ursache einer wissenschaftstheoretischen als auch pädagogischen 
Reflexion des Bildungsauftrags der Schule bezeichnet werden. Es dürfte an 
dieser Stelle müßig sein anzumerken, dass man durch diese Entwicklungen 
dem Ziel einer Operationalisierung bzw. Konkretisierung des Bildungsbe-
griffs (insbesondere in der Schule) nicht unbedingt näher gekommen ist. 

Leseprobe aus Stiller, Bildung schadet nicht!, ISBN 978-3-7799-3685-5 
© 2017 Beltz Juventa in der Verlagsgruppe Beltz, Weinheim Basel



43 

Angesichts dieser Entwicklungen kann es daher durchaus als Verdienst 
KLAFKIs bezeichnet werden, mit der (Wieder)Einführung des Begriffs der 
„kategorialen Bildung“, den Versuch unternommen zu haben, den aus-
ufernden Begriffsneubildungen entgegenzuwirken. Unter dem Begriff „ka-
tegoriale Bildung“ subsumiert KLAFKI daher ein Bildungsverständnis, das 
sich weder an einem der Bildung vorzuordnenden geschichtlichen Men-
schenbild noch an einem außer ihr liegenden Nutzeffekt orientiert. Viel-
mehr bezieht sich KLAFKI in seiner Definition auf die – im tätigen Umgang 
zu erweckende – lebendige geistige Kommunikation zwischen Person und 
Sache. Hervorzuheben bleibt in diesem Zusammenhang somit explizit die 
Bedeutung der „wechselseitigen Erschließung einer dinglichen und geisti-
gen Wirklichkeit“ für den „in die Welt hineinlebenden jungen Menschen“ 
und damit zugleich die Wahrung seiner eigenen, geistigen Interessen, Er-
fahrungen, Erlebnisse und Einsichten für „diese seine Wirklichkeit“ (vgl. 
KLAFKI, 1963, 34 ff.). 

Wurde die Notwendigkeit dieses Kapitels mit Verweis auf KLAFKI und 
der durch ihn einsetzenden Renaissance bildungstheoretischen Denkens 
thesenartig eingeleitet, mag an dieser Stelle nun der Kreis geschlossen sein, 
diese Renaissance auch argumentativ begründet und nachgezeichnet zu 
haben. Festzuhalten bleibt, dass insbesondere durch KLAFKIs Arbeiten Mitte 
des letzten Jahrhunderts zumindest die Erkenntnis wiedergeboren wird, dass 
„was Bildung bedeutet, nicht als selbstverständlich gelten kann“ und dass 
„dieser Begriff in der heutigen Massengesellschaft ebenso unentbehrlich 
geblieben ist wie in der bürgerlichen Gesellschaft, der er seine Ausprägung 
verdankt“ (KLAFKI, ebd.).  

Im Zuge der beschriebenen Renaissance bildungstheoretischen Denkens 
haben seit Mitte des letzten Jahrhunderts wiederum weitreichende Definiti-
onen des Bildungsbegriffs Berücksichtigung gefunden. Unter anderem wird 
Bildung als „persönliche Prägung des einzelnen, aber auch Teilhabe am 
Bewußtsein und Gespräch der Gesellschaft“ (DIRKS, 1960) verstanden, als 
„geistige Auseinandersetzung mit der Welt, als wissentliches und willentli-
ches Selbst- und Weltverhältnis des menschlichen Daseins (FINK, 1960) 
oder aber auch – wie es in den Empfehlungen des Deutschen Ausschusses 
für das Erziehungs- und Bildungswesen von 1960 heißt: „als ständige Be-
mühung, sich selbst, die Gesellschaft und die Welt zu verstehen und diesem 
Verständnis gemäß zu handeln“ (DEUTSCHER AUSSCHUSS FÜR DAS 
ERZIEHUNGS- UND BILDUNGSWESEN, 1960, 20). 

Wollte man von einem inneren Konsens der Mitte des letzten Jahrhun-
derts formulierten Definitionen zum Bildungsbegriff sprechen, so deutet 
dieser nach LICHTENSTEIN „auf eine Bestimmung der Bildung als einen durch 
Personalität, Bewußtseinserhellung und soziale Verantwortung ausgezeichne-
ten Modus des menschlichen In-der-Welt-Seins“ hin (LICHTENSTEIN, 1971, 

Leseprobe aus Stiller, Bildung schadet nicht!, ISBN 978-3-7799-3685-5 
© 2017 Beltz Juventa in der Verlagsgruppe Beltz, Weinheim Basel




