


Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung 
ist ohne Zustimmung des Verlags unzulässig. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, 
Übersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektroni-
sche Systeme.

Dieses Buch ist erhältlich als:
ISBN 978-3-7799-7188-7 Print
ISBN 978-3-7799-7189-4 E-Book (PDF)
ISBN 978-3-7799-8257-9 E-Book (ePub)

1. Auflage 2024 

© 2024 Beltz Juventa
in der Verlagsgruppe Beltz · Weinheim Basel
Werderstraße 10, 69469 Weinheim
Alle Rechte vorbehalten

Herstellung: Ulrike Poppel
Satz: Helmut Rohde, Euskirchen
Druck und Bindung: Beltz Grafische Betriebe, Bad Langensalza
Beltz Grafische Betriebe ist ein klimaneutrales Unternehmen (ID 15985-2104-100) 
Printed in Germany

Weitere Informationen zu unseren Autoren und Titeln finden Sie unter: www.beltz.de

https://www.beltz.de


5

Inhalt

Vorwort: Elementarpädagogik in der postmigrantischen Gesellschaft. 
Theoretische und empirische Zugänge zu einer rassismuskritischen 
Pädagogik 
Emra Ilgün-Birhimeoğlu, Seyran Bostancı� 7

Migration als Gesellschaftsaufgabe. Teilhabe- und 
Repräsentationsverhältnisse aus einer postmigrantischen Perspektive
Dilek İkiz-Akıncı & Naika Foroutan� 12

Das Praxisfeld Kita: Ein Plädoyer für einen Dialog der kritischen 
Migrationsforschung und kritischen Kindheitswissenschaften aus 
einer postmigrantischen Perspektive 
Seyran Bostancı� 33

Diskriminierungskritische Perspektiven auf Kindheit
Maureen Maisha Auma� 52

„Die fragen so ‚warum musst du diese Sprache lernen, 
warum ist diese Sprache so blöd‘ und so …“: Differenz- und 
Diskriminierungserfahrungen mehrsprachiger Eltern und Kinder aus 
geflüchteten Familien im Kontext deutscher Bildungseinrichtungen 
Julie A. Panagiotopoulou & Diana Samani� 64

Antisemitismus unter jungen Kindern. Forschungsgrundlagen und 
-reflexionen im Kontext einer Differenzforschung in Einrichtungen 
der frühen Kindheit
Benjamin Rensch-Kruse/Saba-Nur Cheema/Yasmine Goldhorn/Isabell Diehm� 79

„Ich kann mich schützen aber das Kind nicht“ – Elterliche 
Wahrnehmung und Bearbeitung von Rassismuserfahrungen 
von Kindern
Emra Ilgün-Birhimeoğlu � 96

Intersektionale Perspektiven auf Kinderreichtum und Elternschaft
Emra Ilgün-Birhimeoğlu und Nicolle Pfaff� 116

„Ich? Ich bin doch nicht rassistisch!“ Rassismuskritische Reflexionen 
und Praxis mit dem Anti-Bias-Ansatz 
Birol Mertol, Dana Meyer� 130



6

Diskriminierungskritische Praxisentwicklung in Kitas mit 
dem Ansatz der Vorurteilsbewussten Bildung und Erziehung©: 
Fortschritte und Hindernisse
Petra Wagner� 152

„Ich werde, was ich bin und ich bin vieles.“ – Rassismuskritische 
Impulse für die pädagogische Arbeit mit Kindern und Familien 
mit Fluchtbiografien
Hoa Mai Trần und Tahmina Zarif� 167

Demokratiebildung in der Kita? Eine Reflexion der 
Bildungsprogramme in Hinblick auf Antidiskriminierungspädagogik
Berit Wolter� 189

Deutsche Elementarpädagogik im Einfluss der Zeit (1933–2023)
Alexandra Müller und Mareike Kühn� 205

Rassismuskritik institutionalisieren und als Querschnittsaufgabe 
begreifen 
Karima Benbrahim � 223

Autor*innenangaben� 231



7

Vorwort: Elementarpädagogik in der 
postmigrantischen Gesellschaft. 
Theoretische und empirische Zugänge zu 
einer rassismuskritischen Pädagogik 

Emra Ilgün-Birhimeoğlu, Seyran Bostancı

Frühkindliche Bildungsinstitutionen sind häufig die ersten Erziehungs- und Bil-
dungsinstitutionen, mit denen Kinder in Deutschland konfrontiert sind. Die Zah-
len zum Besuch solcher Einrichtungen (2019 befanden sich bundesweit 2.940.935 
Kinder unter sechs Jahren in einer Tagesbetreuung (Statistisches Bundesamt et 
al. 2021)) machen deutlich, dass diese mittlerweile einen unverzichtbaren Be-
standteil der Bildungsbiografien der Kinder des 21. Jahrhunderts darstellen. 
Gleichzeitig sind frühkindliche Bildungsinstitutionen und ihre Pädagogiken 
durch Dynamiken von zunehmend vielfältigen migrationsgesellschaftlichen Dif-
ferenzverhältnissen geprägt. Sie stellen signifikante Orte dar, in denen Prozesse 
der Zugehörigkeit, Anerkennung und Bildung stattfinden können. 

In den letzten Jahrzehnten haben elementarpädagogische Einrichtungen ei-
nen bemerkenswerten Bedeutungswandel erfahren. Sie wurden nicht zuletzt 
aufgrund bildungspolitischer Veränderungen und formulierter Reformbedarfe zu 
Bildungsstätten und Orten der Teilhabe erklärt. Diese Erwartungen an frühkind-
liche Bildungseinrichtungen stehen im engen Zusammenhang mit Fragen von 
Demokratisierung, Diskriminierungsabbau und Verringerung sozialer Ungleich-
heit bzw. Bildungsungleichheit und dem Streben nach mehr ‚Gerechtigkeit‘ und 
Inklusion aus einer Anerkennungs-, Menschenrechts- oder Teilhabeperspektive. 

Im Alltagsverständnis erscheinen frühkindliche Bildungseinrichtungen oft 
als ‚heile Welten‘ jenseits von diskriminierenden oder rassistischen Strukturen 
oder Praktiken. Einrichtungen der Elementarpädagogik sowie ihre Akteur*innen 
agieren nicht im luftleeren Raum, sondern werden durch gesamtgesellschaftli-
che Strukturen geformt: Sie werden von Macht- und Herrschaftsverhältnissen 
geprägt und strukturiert, die, wie neuere wissenschaftliche Erkenntnisse zeigen, 
in den institutionellen Selbstverständnissen und Handlungsweisen reproduziert 
werden. Schon im frühkindlichen Bereich wirken rassistische Ausgrenzungs- 
und Diskriminierungsmechanismen, die bis hin zur Begrenzung institutionel-
ler Zugänge und Beteiligungsmöglichkeiten reichen (vgl. Hogrebe 2018; Nebe 
2021; Bostancı et al. 2022; Bostancı/Wirth 2024 in Erscheinung). Daher ist es 
unerlässlich, pädagogische Ansätze zu erweitern und weiterzuentwickeln, um 
Rassismus in Verschränkung mit anderen Diskriminierungsmechanismen wie 



8

unter anderem Adultismus, Sexismus, Klassismus und Ableismus zu erkennen 
und entsprechende pädagogische Antworten zu finden.

Als Herausgeberinnen beschäftigen wir uns bereits seit einer geraumen Weile 
sowohl auf wissenschaftlicher als auch auf praktischer Ebene mit Fragen der 
Rassismuskritik und migrationsgesellschaftlichen Phänomenen in pädagogischen 
Arbeitsfeldern. Uns fiel auf, dass beispielsweise Rassimuskritik in den seltensten 
Fällen mit frühpädagogischen Bildungsbereichen in Verbindung gebracht wird. 
Wir stießen auf Publikationen, die das Thema auf theoretischer und empirischer 
Ebene beleuchteten (Akbaş 2017; Doğmuş et al. 2016; Otyakmaz und Karakaşoğlu 
2015; Georgi und Krakaşoğlu 2022; Kuhn 2013), sowie auf praktische Leitfäden 
und Handreichungen (Drücker 2020; Wagner 2017; Tanyılmaz; Institut für den 
Situationsansatz und Fachstelle Kinderwelten 2018). Allerdings bemerkten wir, 
dass es noch keine umfassende rassismus- und machtkritische Konzeption gab, 
die die verschiedenen, inhaltlichen Stränge und Perspektiven auf das Feld der 
Frühpädagogik zusammenführt. Daher wünschten wir uns selbst ein Nachschla-
gewerk, das die vereinzelt vorhandenen Beschäftigungen in diesem Themenfeld 
zusammenbringt. Aus unserer Sicht bestand Bedarf an der Untersuchung von 
prekären rassifizierenden Zuordnungspraktiken und demokratisch nicht legiti-
mierbaren Ungleichheiten, die durch institutionelle Strukturen und Praktiken 
im frühkindlichen Bildungsbereich verursacht werden. So entstand dieses Buch-
projekt, an dem ursprünglich auch Bedia Akbaş als Herausgeberin beteiligt war. 
Ihre maßgebliche Rolle bei der Konzeption dieses Sammelbandes und bei der 
Ansprache verschiedener Autor*innen möchten wir hiermit herzlich würdigen 
und ihr unseren Dank aussprechen. Leider musste sie aus persönlichen Gründen 
von diesem Projekt zurücktreten, was wir bedauern.

Das Ziel dieses Sammelbandes ist es, Artikel aus einer intersektionalen, ras-
sismuskritischen Perspektive zu bündeln, die Macht- und Herrschaftsverhältnisse 
in der Elementarpädagogik dekonstruieren. Dabei soll untersucht werden, wie 
individuelle und kollektive Selbstverständnisse, Verhaltensweisen und Institu-
tionen durch rassistische Logiken geprägt und (re)produziert werden. Der Band 
bietet die Gelegenheit, bestehende Erkenntnisse aus Forschung und Praxis aus 
verschiedenen Blickwinkeln zu beleuchten. Die Beiträge sollen Einblicke in ak-
tuelle Forschungen und ihre Ergebnisse sowie in theoretische und methodische 
Ansätze geben. Gleichzeitig sollen aus rassismuskritischer Perspektive Möglich-
keiten für pädagogisches Handeln abgeleitet und vermittelt werden.

Um diesen Fragen nachzugehen, finden sich in diesem Sammelband insge-
samt 13 Beiträge von 20 Autor*innen. Der Band ist in zwei Bereiche unterteilt. In 
dem ersten Teil geht es vornehmlich um theoretische und empirische Zugänge 
und Diskurse, der zweite umfasst Beiträge, die sich stärker mit praxisnahen, 
methodischen Zugängen und den Rahmenbedingungen professioneller Arbeit 
beschäftigen. 



9

Den Beginn des ersten Teils bildet der Beitrag von Dilek Ikiz und Naika Forou-
tan, in dem grundlegende Perspektiven und Erkenntnisse zu postmigrantischen 
Gesellschaften dargestellt werden, der zum besseren Verständnis des Diskurses 
und seiner Relevanz für die Familien und elementarpädagogische Einrichtungen 
beitragen soll. 

Anschließend widmet sich Seyran Bostancı der Verschränkung von rassis-
muskritischer Migrationspädagogik und Kindheitswissenschaften und geht den 
sich daraus ergebenden Konsequenzen für die Konstitution von Kindheit(en) 
nach. 

Maisha Auma beleuchtet in ihrem Beitrag diskriminierungskritische, in-
tersektionale Perspektiven auf Kindheit. Ihre konsequente Anwendung dieser 
Ansätze eröffnet einen umfassenden Blickwinkel auf Kindheiten, der für eine 
diskriminierungskritische und grundlegende Querschnittsperspektive in der 
frühpädagogischen Professionalisierung unerlässlich ist.

Julia Panagiotopoulou und Diana Samani beschreiben Differenz- und Dis-
kriminierungserfahrungen mehrsprachiger Eltern und Kinder aus geflüchteten 
Familien im Kontext deutscher Bildungseinrichtungen und analysieren dies vor 
allem vor dem Hintergrund neo-linguizistischer Diskriminierungspraktiken. 

Mit forschungsethischen Fragestellungen im Kontext von Differenzforschung 
in elementarpädagogischen Einrichtungen, die sich aus der Forschung zu Anti-
semitismus unter jungen Kindern ergaben, setzen sich Saba-Nur Cheema, Isa-
bell Diehm, Yasmine Goldhorn sowie Benjamin Rensch auseinander. Es besteht 
bereits einen lebhaften Diskurs darüber, inwiefern sich Rassismuskritik und 
Antisemtismuskritik miteinander verbinden lassen und gleichzeitig auch deut-
liche Ablehnungen einer Verschränkung. Aus einer intersektionalen Perspektive 
heraus erachten wir die Verschränkung dieser beiden Themen als fruchtbar und 
relevant für die Forschung und pädagogische Praxis und freuen uns, diesen hier 
abbilden zu dürfen. 

Emra Ilgün-Birhimeoğlu beschreibt in ihrem Beitrag die auf individueller 
sowie institutionell-struktureller Ebene beobachteten und erlebten Rassismuser-
fahrungen von jüngeren Kindern sowie ihren Eltern und deren diesbezügliche 
Handlungsmuster im frühkindlichen Bildungskontext. 

Den ersten Teil schließen Nicolle Pfaff und Emra Ilgün-Birhimeoğlu mit 
ihrem Beitrag ab, indem sie die Konstruktion von Kinderreichtum im Span-
nungsfeld von Rassismus, Klassismus und Sexismus untersuchen und eröffnen 
somit eine intersektionale Perspektive aufs Feld. 

Den Auftakt für den zweiten Teil des Buches bilden Birol Mertol und Dana 
Meyer, die in ihrem Beitrag in den Anti-Bias-Ansatz einführen und dabei auf 
dessen Relevanz für eine rassismuskritische Praxis auf unterschiedlichen Ebenen 
des Kita-Alltags hinweisen.



10

Anschließend zeichnet Petra Wagner die Entwicklung und Bedeutung des 
Ansatzes der Vorurteilsbewussten Bildung und Erziehung nach und beleuchtet 
in dem Kontext das Recht von Kindern auf Schutz vor Diskriminierung. 

Hoa Mai Tran und Tahmina Zarif formulieren und reflektieren in ihrem 
Beitrag rassismuskritische Impulse für die kindheitspädagogische Arbeit mit 
Kindern und Familien mit Fluchterfahrung. Dabei gehen sie der Frage nach, wie 
sich Rassismus im Sprechen über Kinder und Familien mit Fluchtbiografie äußert.

Berit Wolter geht in ihrem Beitrag der Frage nach, inwiefern Demokratiebil-
dung verbunden mit (Anti-)Diskriminierung und Diversität konzipiert wird. So 
sollen Leerstellen benannt und für eine diskriminierungskritische Pädagogik 
nutzbar gemacht werden. 

Mareike Kühn und Alexandra Müller arbeiten rassialisierende und diskrimi-
nierende Strukturen in der zeitgenössischen Kita heraus, indem sie die historische 
Entwicklung der frühkindlichen Erziehung und Bildung innerhalb von Familie 
sowie mit den gesellschaftlichen Institutionen insbesondere auf der Basis natio-
nalsozialistischer Ideologie und Erziehungszielen nachzeichnen. 

Abschließend erläutert Karima Benbrahim in ihrer Zweitveröffentlichung 
Wege, Rassismuskritik zu institutionalisieren und dies als Querschnittsaufgabe 
zu implementieren. 

Wir freuen uns über die Vielfalt der behandelten Themen in diesem Sammel-
band. Gleichzeitig sind wir uns bewusst, dass dieser Band nicht alle Rassismen 
und bestehenden Diskurse abdecken kann und daher inhaltliche Lücken und 
Leerstellen aufweist. Diese möchte wir als Ermutigung für alle Akteur*innen 
sehen, sich weiter mit diesem Themenfeld zu beschäftigen und diese Leerstellen 
mit neuen Studien und Praxiserfahrungen zu füllen. 

Unsere Bemühungen galten dem Ziel, verschiedene Perspektiven zusammen-
zuführen. Dabei ist jedoch nicht zu vergessen, dass sowohl die Zusammenstellung 
dieses Sammelbandes als auch das Verfassen der Beiträge durch die Autorinnen 
(teilweise in ihrer Freizeit) und zusätzlich zu ihren täglichen Verpflichtungen 
erfolgte. An dieser Stelle möchten wir uns herzlich bei allen Autorinnen für ihre 
engagierte Arbeit, Geduld und Kooperation bedanken. Ohne ihre Beiträge und 
ihr Vertrauen in dieses Projekt, wäre die Entstehung dieses Sammelbandes nicht 
möglich gewesen. Wir möchten uns ebenso herzlich bei Şirin Dilan Çelik für 
ihre Unterstützung bei der Korrektur und Erstellung des Gesamtmanuskripts 
bedanken. Einen ganz besonderen Dank schulden wir Isabell Diehm, die als eine 
der ersten einen Beitrag zusagte und uns durch ihre herzliche und verbindliche 
Kommunikation in unserer Arbeit motivierte. Wir trauern um Isabell Diehm, die 
durch ihre Arbeiten wertvolle Perspektiven im Themenfeld der Migrationspäda-
gogik freigelegt hat und bedauern, dass wir ihr diesen Band mit ihrem wichtigen 
Beitrag nun nicht mehr persönlich schicken können.



12

Migration als Gesellschaftsaufgabe. Teilhabe- 
und Repräsentationsverhältnisse aus einer 
postmigrantischen Perspektive1

Dilek İkiz-Akıncı & Naika Foroutan

Einleitung

Die deutsche Gegenwartsgesellschaft ist stark von Migrations- und Mobilitätspro-
zessen geprägt. Diese Prozesse führen zu (Neu-)Formationen in der Gesellschaft 
und sind von zentraler Bedeutung für die Aushandlung von (Nicht-)Zugehö-
rigkeiten und natio-ethno-kulturellen Grenzziehungen. Ausgehend von einer 
(quantitativ-deskriptiven) Zustandsbeschreibung wird in diesem Beitrag zunächst 
diskutiert, welchen Einfluss Migration auf eine Gesellschaft hat. Geleitet von einer 
postmigrantischen Perspektive wird daran anschließend dargestellt, ob sich die 
durch Migration bedingte gesellschaftliche Diversität auch in den Partizipati-
onschancen und Repräsentationsverhältnissen von Menschen mit ‚Migrations-
hintergrund‘ in zentralen gesellschaftlichen Bereichen widerspiegelt. Besonderes 
Augenmerk wird dabei auf das Bildungssystem gelegt. Der Beitrag schließt mit 
dem Vorschlag, dass eine inklusive Gesellschaftspolitik eine adäquate Antwort 
auf die durch Migration hervorgerufenen Veränderungen und Herausforderun-
gen darstellt und nicht eine (Nischen-)Politik, die einseitig auf die Integration 
von Menschen mit ‚Migrationshintergrund‘ abzielt.

Ausgangslage 

Gemäß den aktuellen Daten des Statistischen Bundesamtes betrug die Einwan-
derung nach Deutschland im Jahr 20212 1,3 Millionen Menschen. Nach Berück-
sichtigung der Auswanderung von einer Million Personen ist im Vergleich zum 

1	 Dieser Beitrag basiert auf einer umfassenden Überarbeitung des 2016 erschienen Artikels 
der Autorinnen: Foroutan, Naika/İkiz, Dilek (2016): Migrationsgesellschaft. In: Mecheril, 
Paul (Hrsg.): Handbuch Migrationspädagogik. Weinheim und Basel: Beltz, S. 138–151.

2	 Als Referenzjahr wird 2021 genommen, weil 2022 in Folge der hohen Zuzüge aus der Ukra-
ine wegen des Krieges mit Russland und der fortbestehenden Einwanderungen aus Syrien, 
Afghanistan und der Türkei ein „Ausnahmejahr“ darstellte. Das Bevölkerungssaldo betrug 



13

Vorjahr ein Anstieg der Bevölkerung um 300.000 Menschen zu verzeichnen, 
wodurch die Gesamtbevölkerung Deutschlands bis zum Ende des Jahres 2021 auf 
83,2 Millionen Einwohner*innen anstieg (vgl. Destatis 2022a). Von diesen haben 
22,3 Millionen Menschen, was 27,2 Prozent der Gesamtbevölkerung entspricht, 
einen sogenannten „Migrationshintergrund“3. Dies stellt einen Zuwachs von 
knapp zwei Prozent im Vergleich zum Vorjahr dar, als die Zahl bei 21,9 Millionen 
lag (2020). Besonders in den jüngeren Altersgruppen steigt der Anteil der Bevöl-
kerung mit ‚Migrationshintergrund‘ deutlich, und bei Kindern unter sechs Jahren 
beträgt er bereits mehr als 40 Prozent. Von den 22,3 Millionen Menschen mit ‚Mi-
grationshintergrund‘ haben 53 Prozent, also knapp 11,8 Millionen Personen, die 
deutsche Staatsangehörigkeit, während gut 47 Prozent, also knapp 10,6 Millionen 
Personen, eine ausländische Staatsangehörigkeit besitzen. Dabei sind die meisten 
ausländischen Staatsangehörigen mit ‚Migrationshintergrund‘ selbst zugewan-
dert (84 Prozent), bei den Deutschen mit ‚Migrationshintergrund‘ ist es hingegen 
nur bei 43 Prozent der Fall (vgl. Destatis 2022b), was als Zeichen der sozialen 
Integrationsbereitschaft von hier geborenen Menschen mit ‚Migrationshinter-
grund‘ gedeutet werden kann. Nur von diesen Zahlen ausgehend ist Deutschland 
de facto ein Einwanderungsland. Diese Tatsache wurde aber politisch lange Zeit 
nicht offiziell anerkannt und auch nicht kommuniziert. Von der Unterzeich-
nung des ersten Anwerbeabkommens im Jahr 1955 bis zum Regierungswech-
sel zur rot-grünen Koalition 1998 wurde aufrechterhalten, dass Deutschland 
kein Einwanderungsland sei und die sogenannten „Gastarbeiter*innen“ nur auf 
Durchreise wären. Erst in der Mitte der 2000er Jahre begann sich diese Haltung 
zunächst in offiziellen politischen Dokumenten und dann auch im öffentlichen 
Diskurs zu ändern. Zunehmend wurde von politischer Seite Deutschland als 
Einwanderungsland bezeichnet. Dies stellte einen wichtigen Schritt in Richtung 
der Anerkennung einer diversen Gesellschaft und inklusiven Migrationspolitik 
in Deutschland insgesamt dar. 

2022 mit 2,7 Millionen Zu- und 1,2 Millionen Fortzügen außerordentliche 1,5 Millionen. 
So repräsentiert 2021 die Bevölkerungsentwicklung mit Blick auf Ein- und Auswanderung 
in der Trendentwicklung in den letzten zehn Jahren besser ab als 2022. Gleichzeitig muss 
aber auch in Zukunft damit gerechnet werden, dass Einwanderungen aufgrund von Krieg, 
Klimakrisen und anderen globalen (Krisen-)Entwicklungen auch weiterhin steigen wer-
den. 

3	 Nach der Definition des Statistischen Bundesamtes hat eine Person einen ‚Migrations-
hintergrund‘, wenn sie selbst oder mindestens ein Elternteil nicht mit deutscher Staatsan-
gehörigkeit geboren wurde. Damit werden im Ausland geborene, Eingebürgerte, (Spät-)
Aussiedler*innen, Personen, die durch die Adoption deutscher Eltern die deutsche Staats-
bürgerschaft erhalten haben, sowie die Kinder dieser vier Gruppen zur statistischen Grup-
pe der Personen mit ‚Migrationshintergrund‘ gezählt (vgl. Destatis 2023). Zur Problema-
tisierung dieser statistischen Kategorie wird weiter unten eingegangen und im Beitrag der 
Begriff daran anschließend auch durchweg in einfache Anführungszeichen gesetzt, um auf 
seine soziale Konstruiertheit und den Zuschreibungsprozess hinzuweisen.



14

Was macht Migration mit einer Gesellschaft?

Migration kann als ein treibender Motor für gesellschaftliche Wandlungs- und 
Modernisierungsprozesse begriffen werden, weil durch sie unter anderem „Le-
bensweisen, Biografien und Sprachen in die neue Gesellschaft“ (Mecheril 2010, 
S. 8) hineingetragen werden. Gleichzeitig werden aber auch bestehende Struk-
turen und Prozesse herausgefordert und verändert. Es treten neue Formen der 
Grenzziehung und Verhandlung von natio-ethno-kulturellen Zugehörigkeiten 
und Nicht-Zugehörigkeiten auf individueller, sozialer und gesellschaftlicher Ebe-
ne auf (vgl. Broden/Mecheril 2007, S. 7). Handelte es sich bei den klassischen 
Linien, anhand derer Differenzen und Zugehörigkeiten hergestellt werden, um 
die Triade aus Race, Class und Gender, profilieren sich in der gegenwärtigen 
gesellschaftlichen Situation insbesondere nationale, ‚ethnische‘4 und kulturelle 
Identitätsaspekte als zentrale Bezugspunkte für das Selbstverständnis und die 
Handlungsfähigkeit von Menschen heraus (vgl. Broden/Mecheril 2007, S. 13). 
Migration umfasst zunehmend als negativ konnotiertes Metanarrativ alle Le-
bensbereiche der Gesellschaft, von Bildung über Sport bis hin zu Gesundheit, 
Politik, Identitätsbildung und Zusammenleben. All diese Bereiche scheinen sich 
vor dem Hintergrund von Migration und der damit verbundenen kulturellen, reli-
giösen, ‚ethnischen‘ und nationalen Diversität neu zu ordnen. Migration avanciert 
zu einer bewertenden und markierenden Zuordnungskategorie und Ressource 
für das Verstehen und Analysieren sowohl alltäglicher, als auch politischer und 
gesellschaftlicher Prozesse (vgl. Broden/Mecheril 2007, S. 9). Gesellschaftliche 
Missstände, seien es Bildungsrückstände, Kriminalität, der missbräuchliche 
Zugriff auf soziale Transferleistungen und andere sozialstrukturelle Probleme, 
scheinen monokausal erklärbar. Andere ebenfalls ungleichheitsrelevante Diffe-
renzkategorien, wie Class und Gender, werden hingegen vernachlässigt. Dabei 
trägt auch die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit Migration im Allge-
meinen und mit Menschen mit einem sogenannten „Migrationshintergrund“ im 
Speziellen zu dieser „Migrantisierung“ des Sozialen und dichotomisierenden Fest-
schreibung von Menschen entlang der Migrationslinie bei (vgl. Spielhaus 2011). 
In diesem Zusammenhang ist auch auf die (Dys-)Funktionalität des Begriffs 
‚Migrationshintergrund‘ in Wissenschat (siehe spezifisch für den Bereich der 

4	 Mit ‚ethnisch‘ wird die Fremd- und Selbstmarkierung von Menschen zu bestimmten so-
zialen Gruppen bezeichnet. Es ist wichtig zu beachten, dass die Merkmale und Kriterien, 
die zur Definition solcher Gruppen verwendet werden, sich im Laufe der Zeit verändern. 
Die Vorstellung von festen, eindeutig abgrenzbaren und quasi-natürlichen „Ethnien“ birgt 
das Risiko der fixierenden Essentialisierung. In diesem Beitrag wird der Begriff aus einer 
sozialkonstruktivistischen Perspektive verwendet, um die bereits funktionierenden Zuord-
nungen von Menschen zu bestimmten Gruppen sozialwissenschaftlich anzuerkennen, bei 
der gleichzeitigen Reflexion, dass diese Zuordnungen und Zugehörigkeitskategorien von 
Veränderungen und Widersprüchen geprägt sind.



15

Sozialwissenchaften Matysiak/Piezunka/Montero 2023) und Politik zu verweisen. 
Eingang in den wissenschaftlichen Kontext fand er durch Ursula Boos-Nünning 
und wurde „(wahrscheinlich) erstmals im 10. Kinder- und Jugendbericht (DJI 
1998) verwendet“ (El-Mafaalani 2017, S. 467). Mit ihm wurde bezweckt, zum 
einen den negativ belasteten Begriff des Ausländers durch eine deskriptive und 
wertneutrale Bezeichnung zu substituieren und zum anderen einen umfassende-
ren und der Realität in Deutschland entsprechenden Begriff zu verwenden, der 
ermöglicht, auch Personen mit (familiärer) Migrationsgeschichte mit deutscher 
Staatsbürgerschaft zu erfassen (siehe ebd.). Von administrativer Seite fand die 
Kategorie ‚Migrationshintergrund‘ erstmals in der Datenveröffentlichung 2005 
des Statistischen Bundesamtes Anwendung. Neben dieser akademischen und 
administrativ-politischen Verwendung fand die Kategorie ‚Migrationshinter-
grund‘ als Lable auch einen rasanten Einzug in den Alltagssprachgebrauch. Diese 
dem Begriff inhärente künstliche Trennung zwischen Deutschen und Zugewan-
derten, aber auch gleichzeitig von Deutschen mit und ohne ‚Migrationshinter-
grund‘ verstellt seither die Wahrnehmung eines vielfältigen ‚Deutschseins‘ (mit) 
und steht asynchron den Realitäten eines postmigrantischen5 Gesellschaftsbilds 
Deutschlands gegenüber. Dieses Spannungsverhältnis zwischen der (sozial-)
wissenschaftlichen Notwendigkeit, (statistische) Kategorien wie ‚Migrations-
hintergrund‘ zu benützen, um fehlende Repräsentationen, Ungleichheiten und 
Diskriminierungen in verschiedenen sozialen Bereichen und Institutionen (u. a. 
Schulen, Sportvereinen, Arbeits- und Wohnungsmarkt, Gesundheitsbereich) 
sichtbar machen zu können, und dem gleichzeitigen Bemühen, diese Kategorien 
nicht essentialisierend und stigmatisierend zu reproduzieren, ist, wie Gayatri C. 
Spivak (1996) ausführt, letztlich nicht aufzulösen. Stattdessen plädiert sie für 
einen „strategischen Essentialismus“ in der Forschung. Das Ziel sollte sein, eine 
Kategorie wie ‚Migrationshintergrund‘ „nicht als stabile, sondern irritierende Sig-
nifikante“ einzusetzen (Castro Varela/Dhawan 2007, S. 32). Möglichkeiten solcher 
Irritationen, um die dichotomisierende Gegenüberstellung zumindest sprachlich 
zu durchbrechen, können alternative (Selbst-)Bezeichnungen wie „Deutsche mit 
‚Migrationshintergrund‘“ (Broden/Mecheril 2007, S. 11) oder „Neue Deutsche“ 
(Neue Deutsche Medienmacher 2023) sein. Allerdings ist hervorzuheben, dass 
eine sprachliche Intervention allein sicherlich nicht ausreichend ist, um manifeste 
Repräsentationsdefizite und Ungleichheiten zu beseitigen und (strukturellen und 
institutionellen) Diskriminierungen entgegenzuwirken. Festzuhalten ist, der 
Begriff bzw. das Konzept des ‚Migrationshintergrunds‘ hat die wissenschaftliche 
Perspektive in vielerlei Hinsicht im Vergleich zum Ausländerbegriff erweitert, da 
er zum Beispiel gesellschaftliche Teilhabechancen – unabhängig vom Status der 
Staatsbürgerschaft – messen lässt. In der Migrations- und Integrationsforschung 

5	 Eine detaillierte Beschreibung, was mit postmigrantisch bezeichnet wird, folgt weiter un-
ten. 



16

ist er somit eine funktionale (statistische) Kategorie. Er ist jedoch weniger für die 
Untersuchung von Diskriminierung und Rassismus geeignet. Denn das Risiko, 
(rassistisch) diskriminiert zu werden, variiert zum einen stark innerhalb der 
statistischen Gruppe der Menschen mit ‚Migrationshintergrund‘. Zum anderen 
werden wichtige Merkmale, die zu verschiedenen Formen der Abwertung und 
Ausgrenzung führen können, wie beispielsweise Hautfarbe, (zugeschriebene) 
Religion und ‚ethnische‘ Zugehörigkeiten, durch den ‚Migrationshintergrund‘ 
entweder nicht ausreichend oder gar nicht erfasst (vgl. El-Mafaalani 2017, S. 465).6 

Othering 

Der Mechanismus, der dieser fixierenden Dichotomisierung der Bevölkerung 
entlang der Migrationslinie zugrunde liegt, ist der „Othering“-Prozess (VerAn-
derung). Entwickelt wurde er von Gayatri C. Spivak (1985) und beschreibt eine 
machtvolle Praxis der Benennung und Abgrenzung, durch die im gesellschaft-
lichen Diskurs „der Andere“ als „der Fremde“ in seiner Differenz zum Eigenen 
markiert wird. Beim Othering finden Bewertungen sowohl für das Eigene als auch 
für „das Andere“ statt. In einer binären Unterscheidungspraxis, bei der das Eigene 
als Bezugspunkt dient, dabei implizit und unmarkiert bleibt, wird das kulturell 
oder „ethnisch Andere“ als abweichend von der Norm und minderwertig markiert 
und repräsentiert. Das, was als „anders“ oder „fremd“ beschrieben wird, stellt die 
Selbstverständlichkeiten, Normen und die eigene soziale Ordnung vermeintlich 
in Frage. Diese abgrenzenden und oft negativen, abwertenden Zuschreibungen 
gegenüber der anderen Gruppe haben eine identitätsstiftende und integrierende 
Funktion für die Eigengruppe. Sie sind funktional, um die innere Homogenität 
und den inneren Zusammenhalt zu stärken und interne Spannungen zu ver-
bergen. Georg Simmel stellte bereits 1908 in seinem „Exkurs über den Frem-
den“ heraus, dass der Andere als der Fremde immer „ein Element der Gruppe 
selbst [ist]. […] – ein Element, dessen immanente und Gliedstellung zugleich ein 

6	 Siehe zur kritischen Auseinandersetzung der Verwendung der Kategorie ‚Migrationshin-
tergrund‘ in amtlichen Statistiken und Berichten Supik (2017) und RfM-Debatte (2022). 
Spezifisch für die Unzulänglichkeit der Kategorie ‚Migrationshintergrund‘ im Bereich der 
Bildungsforschung vgl. Ditton/Aulinger (2011, S. 96–98). Auch wird im aktuellen Lagebe-
richt der Beauftragten der Bundesregierung für Migration, Flüchtlinge und Integration 
sowie Antirassismus (vgl. Bundesregierung 2023, S. 23) darauf hingewiesen, dass durch die 
Verwendung unterschiedlicher Definitionen in Studien für die Gruppen, die von Rassismus 
betroffen sind, die Vergleichbarkeit der Datenlage zu Rassismus noch enorm eingeschränkt 
werde. Die Bezeichnungen variierten zwischen „Personen mit Zuwanderungs- oder Mig-
rationsgeschichte“, „Einwander*innen“ oder „Zuwander*innen“ (vgl. Sachverständigenrat 
für Integration und Migration) und „Menschen mit und ohne Migrationsgeschichte“ oder 
„rassifizierte Personengruppen“ (vgl. Nationalen Diskriminierungs- und Rassismusmoni-
tor (NaDiRa) des Deutschen Zentrums für Integrations- und Migrationsforschung).



17

Außerhalb und Gegenüber einschließt“ (Simmel 1992 [1908], S. 765). Das bedeu-
tet, dass das Andere für das Eigene immer konstitutiv ist. Indem Distanz zu der 
anderen Gruppe hergestellt werden kann, wird die Zugehörigkeit zu der eigenen 
Gruppe bekräftigt. Birgit Rommelspacher (1995) hebt mit ihrem Terminus der 
„Dominanzkultur“ hervor, dass die Art und Weise, wie und von wem ausgehend 
Othering praktiziert wird, je nach Situation, historischem Kontext und den ge-
sellschaftlichen Machtverhältnissen variieren kann. Die Entscheidung darüber, 
welche soziale Gruppe aufgrund welcher Merkmale als „anders“ markiert wird 
und wie diese Markierung erfolgt, hängt von den vorherrschenden gesellschaft-
lichen Machtverhältnissen ab (vgl. Rommelspacher 2002, S. 19). Personen oder 
Gruppen, die in der hegemonialen Position in der Gesellschaft(sstruktur) sind, 
haben die Definitionsmacht, Menschen entlang kultureller oder ‚ethnischer‘ 
Merkmale zu markieren und sie stereotypisierend und essentialisierend auf diese 
festzuschreiben. In Gesellschaften, die von Dominanzverhältnissen geprägt sind, 
handelt es sich daher bei Othering-Praktiken nie nur um eine neutrale Unter-
scheidung, sondern vielmehr um eine Praxis asymmetrischer Markierung und 
Abgrenzung, um „Andere“ auch auszugrenzen und somit ihre Benachteiligung 
auch zu legitimieren. 

Soziale Repräsentationen und Diskurse 

Bei den Bildern und Stereotypen, die in das gesellschaftlich gültige Wissen Ein-
gang finden, auf dessen Grundlage VerAnderungsprozesse stattfinden, stellen 
soziale Repräsentationen dar. Durch sie werden Zugehörigkeitsgrenzen gestärkt 
und gleichzeitig problematisiert (vgl. Broden/Mecheril 2007, S. 8). Sie sind „ein 
Bestandteil von gesellschaftlichen Bedeutungsmustern, die über Diskurse trans-
portiert werden […]. Diese Diskurse enthalten Bilder, die in vereinfachender 
Weise Vorstellungen von Phänomenen und Zusammenhängen oder von sozialen 
Gruppen (Ethnien/Völker, ›Rassen‹, Nationen, soziale Klassen, Geschlechter-
gruppen) repräsentieren“ (Leiprecht 2001, S. 13 f.) Dieses über Repräsentationen 
transportierte Wissen hat eine orientierungs- und sinnstiftende Wirkung. Sie 
sind grundlegend für das alltägliche Verständnis und die Kommunikation in der 
Gesellschaft. Sie ermöglichen die Verständigung zwischen Menschen und erleich-
tern Dinge in ähnlicher Art und Weise zu interpretieren, indem sie „bestimmte 
Codes für den sozialen Austausch und zur Benennung und Klassifikation liefern“ 
(Leiprecht 2001, S. 7). Stuart Hall (2003) beschreibt soziale Repräsentationen 
als Teil eines sozialen Prozesses, in denen Bedeutungen diskursiv produziert 
werden, die im Alltag zum Tragen kommen (vgl. Hall 2003, S. 17). An Stabilität 
gewinnen Diskurse, indem das diskursive Wissen wiederholt, aktualisiert und 
„objektiviert“ wird (vgl. Bublitz 2003, S. 33). Die Wirkmächtigkeit von Diskursen 
zeigt sich darin, dass sie über Wissen machtvoll ‚Wahrheiten‘ produzieren und 



18

transportieren, und somit die Wahrnehmung und Interpretation von sozialer 
Wirklichkeit beeinflussen. So können Diskurse auch als „Machtphänomene“ 
beschrieben werden (vgl. Bublitz 2003, S. 59): Zwischen Macht und Wissen besteht 
eine wechselseitige Bedingtheit. Auf der einen Seite wird in Machtverhältnissen 
Wissen hervorgebracht und auf der anderen Seite werden Machtverhältnisse 
durch Wissen (re-)produziert (vgl. Mecheril 2004, S. 44). Dieses reziproke Ver-
hältnis von Macht und Wissen wird in Michel Foucaults Macht-Wissen-Komplex 
aufgegriffen (vgl. Foucault 1972). Der Zugang zum Diskurs ist dabei, wie schon 
bei der Praxis des Othering beschrieben wurde, nicht symmetrisch organisiert, 
sondern wird durch Dominanzverhältnisse bestimmt (vgl. Rommelspacher 1995). 
Daher haben nicht alle Akteur*innen gleichermaßen Macht, soziale Repräsen-
tationen entlang kultureller beziehungsweise ‚ethnischer‘ Differenzen diskursiv 
durchzusetzen und als gültiges Wissen sozialer Wirklichkeit zu etablieren. Um 
die Dynamiken von gesellschaftlicher Zugehörigkeit und Nicht-Zugehörigkeit 
sowie sozialer Hierarchien zu verstehen, ist es daher wichtig, soziale Repräsen-
tationen und ihre Produzent*innen zu untersuchen. Nur auf dieser Basis wird es 
auch möglich sein, Diskriminierung und Ausgrenzung zu bekämpfen und eine 
gerechtere und inklusivere Gesellschaft zu fördern.

Postmigrantische Gesellschaftsanalyse

In den Sozialwissenschaften, spezifisch in der Migrations- und Integrations-
forschung, wurde die Tatsache, dass Deutschland schon längst ein durch Ein-
wanderung geprägtes Land ist, mit dem auch gesamtgesellschaftliche Verände-
rungsprozesse einhergehen, durch Paul Mecheril (2004) mit dem Konzept der 
„Migrationsgesellschaft“ aufgegriffen (vgl. dazu auch Broden/Mecheril 2007). 
Im Gegensatz zum Begriff „Einwanderung“ handelt es sich bei „Migration“ um 
einen analytischen Terminus, der breiter angelegt ist. Er beschreibt nicht nur 
die physische Bewegung von Menschen von einem Ort zum anderen, sondern 
befasst sich mit Veränderungsprozessen, die durch diese Bewegungen in der 
(Ziel-) Gesellschaft ausgelöst werden. Ein ähnlicher, aber sich vom Konzept der 
Migrationsgesellschaft auch unterscheidender theoretischer Begriffsentwurf für 
eine realistische und zeitgemäße Perspektive und Auseinandersetzung auf und 
mit Gesellschaften, die durch Migration und kulturelle Vielfalt beeinflusst sind, 
wurde u. a. von Naika Foroutan (2014; 2015a; 2015b; 2019) durch die „Postmi-
grantische Gesellschaft“7 vorgelegt (vgl. auch Foroutan/Karakayali/Spielhaus 

7	 Der Begriff des Postmigrantischen stammt ursprünglich aus der Kunst- und Kulturszene 
und wurde 2008 von Shermin Langhoff, der damaligen Intendantin des Berliner Theaters 
Ballhaus Naunynstraße in Kreuzberg, verwendet, um einen Gegenentwurf zur diskursi-
ven Dichotomisierung von „migrantischem“ und „nicht-migrantischem“ Theater zu leisten 
(siehe auch Donath 2011).



19

2018; Yıldız 2018; 2022) – auf den in diesem Beitrag im Folgenden auch rekur-
riert wird.8 Durch den Präfix „post“ in postmigrantisch wird die Tatsache der 
Migration nicht als ein in der Vergangenheit liegendes Phänomen betrachtet – so 
ist sie auch nie abgeschlossen –, sondern eine Gesellschaftsbeschreibung ermög-
licht, die durch die Erfahrung der Migration (mit-)strukturiert ist (vgl. Forou-
tan 2019). In beiden Perspektiven von Mecheril und Foroutan wird Migration 
somit im Gegensatz zu traditionellen Konzepten von Einwanderung, die oft 
von homogenen Zielgesellschaften und (assimilativen) Integrationsleistungen 
seitens der Zugewanderten und ihrer Nachkommen ausgehen, sowie Migrati-
on als temporäres Phänomen oder als Ausnahme verstehen, als integrales und 
strukturbildendes Merkmal moderner Gesellschaften verstanden, durch die sie 
fortwährend geprägt und beeinflusst wird (vgl. Foroutan 2016, S. 232). Viel-
falt und Diversität werden in der Folge als Normalzustand angesehen – was 
sowohl mit Chancen als auch Herausforderungen für Gesellschaften einhergeht. 
Foroutan kennzeichnet eine postmigrantische Gesellschaft zudem durch eine 
zunehmende Hybridisierung und Pluralisierung von Lebenswirklichkeiten und 
Identitätskonstruktionen (vgl. Foroutan 2018, S. 269). Die für Identitätskons-
truktionen häufig als exklusiv konstruierte Trennlinie der Migration wird in 
dieser Perspektive um weitere Diversitätsaspekte ergänzt. Ausgegangen wird 
von der Koexistenz vielfältiger und hybrider Identitätskonstruktionen, die es 
anzuerkennen gilt. In der postmigrantischen Gesellschaftsperspektive wird die 
Dichotomisierung zwischen „Migrant*innen“ bzw. Menschen mit ‚Migrations-
hintergrund‘ und „Einheimischen“ aufgehoben und stattdessen die Vielfalt und 
Interaktion zwischen verschiedenen kulturellen9 Gruppen betont. Ermöglicht 
werden in dieser Perspektive politische und gesellschaftliche Aushandlungen zu 
vielschichtigen und über den Grunddualismus migrantisch/nicht-migrantisch 
hinausgehende Zugehörigkeitsdiskurse. Gleichzeitig wird auf gesellschaftlich-
struktureller Ebene in beiden Perspektiven von Mecheril und Foroutan für eine 
umfassende Gesellschaftsanalyse plädiert, in der neben ‚ethnisch‘ bzw. rassistisch 

8	 Mecheril (2014) wiederum kritisiert den Ansatz des „Postmigrantischen“ in zweifacher 
Hinsicht: Zum einen sei er begrifflich irreführend, da er suggeriere, dass Migrationsphäno-
mene der Vergangenheit angehörten. Zum anderen sei die Begriffswahl gefährlich, da mit 
ihm eine normative Botschaft transportiert werde, dass das Migrantische zu überwinden 
sei. Auch unterstreicht er, dass der Kampf gegen Defizitzuschreibungen und Integrations-
zwänge schon immer Teil der migrationsgesellschaftlichen Realität war. Mit dem Konzept 
der „Migrationsgesellschaft“ werde schon ermöglicht, soziale Phänomene und Kontexte 
zu verstehen, bei denen „die Überschreitung politischer und symbolischer Grenzen natio-
ethno-kultureller Zugehörigkeit durch Menschen, Artefakte und Praxisformen konstitutiv 
oder zumindest kennzeichnend ist.“ (Mecheril 2014, S. 111). Daher kritisiert er, dass der 
falsche Eindruck erweckt werde, dass diese Phänomene und angemessene Darstellungs- 
und Vertretungsformen erst mit der „postmigrantischen Wende“ relevant geworden wären.

9	 Zum hier auch greifenden breiteren Verständnis von Kultur wird später im Beitrag aus-
führlicher eingegangen. 



20

legitimierten auch ökonomische, geschlechtsspezifische und machtorientierte 
Ungleichheiten gleichermaßen in den Blick genommen werden. So tangieren 
durch Migration entstehende gesellschaftliche Transformationsprozesse nicht nur 
einzelne Bereiche wie die Arbeitsmarkt-, Bildungs- oder Wohnungsmarktpolitik. 
Migration hat Auswirkungen auf die gesamte Gesellschaftsstruktur und erfordert 
daher eine umfassende Gesellschaftspolitik (vgl. Foroutan 2015b, S. 216) anstatt 
einer (defizitorientierten) Nischenpolitik unter dem Vorzeichen der (einseitigen) 
Integration(sleistung) von Menschen mit ‚Migrationshintergrund‘. 

Teilhabe und Repräsentationsverhältnisse in Deutschland

Es ist ein Unterschied, ob – wie eingangs skizziert – eine quantitative Zustands-
beschreibung vorgenommen wird oder die tatsächlichen Veränderungen in der 
gesellschaftlichen Realität durch Migration betrachtet werden. Dabei ist als Erstes 
der Umgang mit Diversität ein Gradmesser dafür, ob sich ein Einwanderungs-
land erfolgreich auf den Weg zu einer postmigrantischen Gesellschaft begeben 
hat. Die vielfach zu beobachtende und auch wissenschaftlich zu messende emoti-
onale Abwehrhaltung gegenüber einer sich wandelnden und diverser werdenden 
Gesellschaft, die sich unter anderem durch eine erhöhte Ablehnung der größten 
sich etablierenden religiösen Minderheitengruppe (den Muslim*innen), aber 
auch der Intoleranz gegenüber weiteren als „anders“ wahrgenommenen Men-
schen in kultureller, religiöser, nationaler oder sexueller Hinsicht zeigt, spricht 
eher gegen eine gelungene Transformation. Bezeichnet wird diese ablehnende 
Haltung gegenüber einer diversen gesellschaftlichen Zusammensetzung in der 
Forschung je nach theoretischem Kontext als „Etabliertenvorrechte“ (Zick/Küp-
per/Hövermann 2011), „antimuslimischen“ (Attia 2009; 2015; Shooman 2014) 
„Rassismus“ (u. a. Hall 1992) oder „Fremdenfeindlichkeit“ (Decker/Brähler/Kiess 
2012). Neben dem Umgang mit Diversität ist als Zweites auch der Grad von 
Partizipation(smöglichkeiten) von Menschen mit ‚Migrationshintergrund‘ ein 
wichtiger Indikator für die Normalisierung einer durch Migration geprägten 
Gesellschaft. Eine Untersuchung des Sachverständigenrats deutscher Stiftungen 
für Integration und Migration im Auftrag der Antidiskriminierungsstelle des 
Bundes im Jahr 2012 (vgl. ADS 2012) zeigt, dass etwa 25 Prozent der Befragten mit 
‚Migrationshintergrund‘ Diskriminierungserfahrungen auf dem Arbeitsmarkt 
oder im Bildungssystem gemacht haben (vgl. spezifisch zu rassistischer Diskrimi-
nierung den Lagebericht der Bundesregierung 2023). Ähnliche benachteiligende 
Erfahrungen wurden auch in anderen Alltagsbereichen wie der Wohnungssuche 
oder dem Zugang zu Veranstaltungen wie Clubs genannt (siehe Beutke/Kotzur 
2015). Zwar muss subjektiv wahrgenommene Diskriminierung nicht zwangs-
läufig eine rechtlich erfassbare Diskriminierung widerspiegeln, aber dennoch 
kann sie reale Auswirkungen auf die Betroffenen haben (vgl. Thomas-Theorem, 



21

Thomas/Thomas 1928). Menschen werden in ihren Wahrnehmungen und Inter-
pretationen von subjektiven Situationsdefinitionen geleitet, die einen (negativen) 
Einfluss auf ihr Wohlbefinden (vgl. Schmitt et al. 2014) und Identitätsentwicklung 
(Skrobanek 2009) haben, sowie auf ihre Einstellungen und Verhaltensweisen 
und somit auch auf ihre Lebensentwürfe und -verläufe. Die öffentliche Dar-
stellung, sowie politische und soziale Repräsentation unterschiedlicher sozia-
ler Gruppen und kultureller Lebensweisen in verschiedenen gesellschaftlichen 
Teilbereichen sind ein dritter Indikator für eine gelungene Transformation zu 
einer postmigrantischen Gesellschaftsrealität. Obwohl Eingewanderte und ihre 
Nachkommen zunehmend versuchen, das kollektive Narrativ mitzugestalten, gibt 
es gegenwärtig noch ein erhebliches Ungleichgewicht in ihrer Repräsentation in 
zentralen gesellschaftlichen Teilbereichen. Trotz ihres Bevölkerungsanteils von 
fast 30 Prozent sind sie im öffentlichen Dienst auf Bundes- und Landesebene 
nur selten anzutreffen. Zwar ist ihr Anteil von 2009 bis 2019 von 7,6 Prozent auf 
11,8 Prozent auf der Bundesebene gestiegen, es bleibt aber noch ein erhebliches 
Potenzial ungenutzt im Vergleich zu ihrem Anteil an der Gesamtbevölkerung 
(vgl. Ette/Weinmann/Straub 2022). Ähnlich verhält es sich auf Landesebene, 
wo der Anteil der Beschäftigten mit ‚Migrationshintergrund‘ bei 12,5 Prozent 
liegt (vgl. dbb Magazin 2022, S. 16). Dieser niedrige Anteil zeigt sich auch in 
anderen Bereichen wie dem Journalismus. Laut einer repräsentativen Studie von 
2009 hatten nur ein Prozent der Journalist*innen in deutschen Tageszeitungen 
einen ‚Migrationshintergrund‘ (vgl. Geißler/Enders/Reuter 2009). Eine nicht-
repräsentative Studie von 2016 ergab, dass der Anteil der Journalist*innen mit 
‚Migrationshintergrund‘ in Deutschland nicht über vier bis fünf Prozent lag 
(vgl. Pöttker/Kiesewetter/Reuter 2016, S. 15). In den Stadträten deutscher Städte 
wiesen lediglich vier Prozent einen ‚Migrationshintergrund‘ auf (vgl. Schönwal-
der/Sinanoğlu/Volkert 2011). Nach einer Studie von Citizens for Europe sind in 
den dreißig größten Stiftungen nur vier Prozent der Führungspositionen von 
Menschen mit ‚Migrationshintergrund‘ besetzt (vgl. Migazin 2014).10 Im Jahr 
2021 hatten – im Vergleich zu etwa 39 Prozent ihrer Schüler*innen – schät-
zungsweise nur etwa 13 Prozent11 der Lehrkräfte an allgemeinbildenden Schulen 
einen ‚Migrationshintergrund‘ (vgl. Mediendienst Integration 2022). Auch in 
der Arbeitsmarktintegration von Hochausgebildeten zeigen sich noch deutliche 
Unterschiede: Während Hochschulabsolvent*innen mit Geburtsort Deutschland 
zu 91 Prozent einer Beschäftigung nachgehen, liegt die Beschäftigungsquote bei 
Migrant*innen um 13 Prozent niedriger (vgl. OECD 2018). Im OECD-Bericht 
wird dies auf sprachliche Barrieren und die nicht ausreichende Anerkennung der 
Qualifikationen und Berufserfahrungen der Zugewanderten zurückgeführt. Es 

10	 In der Studie „Vielfalt entscheidet – Diversity in Leadership“ wurde die „kulturelle Vielfalt“ 
in 270 deutschen Stiftungen untersucht.

11	 Wobei etwa 70 Prozent von diesen die deutsche Staatsangehörigkeit besaßen. 



22

wird aber auch auf weitere diskriminierende Strukturen in der Suche nach Arbeit 
hingewiesen (ebd.). Die Repräsentation von Menschen mit ‚Migrationshinter-
grund‘ kann auch in ihrer Beteiligung an politischen Entscheidungsprozessen, 
einschließlich der Übernahme von politischen Ämtern und Mandaten gemessen 
werden. Nach einer aktuellen Expertise von Wüst und Bergmann (2023) haben 
nur 83 Abgeordnete (11,3 Prozent) im Bundestag und lediglich 136 Abgeordnete 
(7,2 Prozent) in den Landesparlamenten einen ‚Migrationshintergrund‘, obgleich 
ihr Anteil kontinuierlich ansteigt (vgl. Wüst/Bergmann 2023).12

Die beschriebenen ungleichen Partizipationsmöglichkeiten und Repräsentati-
onsverhältnisse in verschiedenen gesellschaftlichen Teilbereichen deuten darauf 
hin, dass die Inklusion von Personen mit ‚Migrationshintergrund‘ in Deutschland 
noch nicht vollständig realisiert wurde. Im weiteren Verlauf wird dieses Ungleich-
gewicht am Beispiel des Bildungssystems genauer betrachtet.

Das Bildungssystem als (Reproduktions-)Ort sozialer 
Ungleichheiten, gesellschaftlicher Zugehörigkeiten und 
Grenzziehungen

Die Bildungsexpansion der 1960er Jahre wurde mit der Idee verknüpft, jedem 
Kind unabhängig von seiner Herkunft Zugang zu Bildung und somit zu bes-
seren Lebensperspektiven zu ermöglichen. Dies sollte langfristig auch zu einer 
Verringerung sozialer und ‚ethnisch‘ bedingter Bildungsunterschiede führen 
(vgl. Geißler 2008, S. 286). Jedoch war das Ergebnis dieser breit angelegten Bil-
dungsoffensive insgesamt enttäuschend13: Obwohl sich die Bildungssituation für 
alle sozialen Schichten insgesamt verbesserte, blieben die Chancenunterschiede 
zwischen den Schichten unverändert (vgl. Vester et al. 2001). Rainer Geißler 
(2012) spricht daher auch von der „Illusion der Chancengleichheit“ (Geißler 2012, 
S. 194). Wir fühlen uns zwar als Gesellschaft normativ zur Chancengleichheit 
verpflichtet, aber umgesetzt ist sie, wie schon in anderen Gesellschaftsbereichen 
beschrieben, auch bei Weitem noch nicht im Bildungsbereich. Trotz unzähliger 
und wiederkehrender politischer Erklärungen und kostenaufwendiger Bemü-
hungen, Maßnahmen zur Kompensation zu ergreifen, bestehen nach wie vor 
erhebliche Defizite in der Chancengleichheit im Bildungssystem (vgl. Radtke 

12	 So hat sich die Abgeordnetenzahl von Menschen mit ‚Migrationshintergrund‘ zwischen 
2006 und 2011 von 54 auf 110 verdoppelt und ist zwischen 2016 und 2021 um 60 Prozent, 
von 137 auf 219 Abgeordnete insgesamt, angestiegen (vgl. Wüst/Bergmann 2023, S. 3). 

13	 Aladin El-Mafaalani (2011) weist darauf hin, dass es paradoxerweise trotz der politischen 
Unterstützung und Wertschätzung von Bildung und Bildungsabschlüssen im Rahmen der 
Bildungsexpansion sogar zu einer „relativen Entwertung“ von Bildung gekommen ist (El-
Mafaalani 2011, S. 74) und eben nicht dazu beigetragen hat, Bildungsgerechtigkeit auszu-
weiten. 



23

2004, S. 151 f.). Zahlreiche Studien legen nahe, dass Schulen und Kitas in Deutsch-
land Orte sind, an denen Ungleichheiten und soziale Ausschlussmechanismen 
fortgesetzt werden (vgl. Hormel 2007, S. 129; Bostancı/Biel/Neuhauser 2022).14 
Im zweiten Staatenbericht des Kinderrechtsausschusses der Vereinten Nationen 
wurde Deutschland aufgrund der „De-facto-Diskriminierung von ausländischen 
oder Minderheiten angehörenden Kindern“ (Motakef 2006, S. 25) schon 2004 
deutlich kritisiert. 

Ungleiche Bildungschancen 

Die Chance eines Kindes, einen höheren Bildungsabschluss als die (Fach-)Hoch-
schulreife oder einen Hochschulabschluss zu erreichen, hängt in Deutschland 
stark von der sozialen Lage seiner Familie ab (vgl. Autor:innengruppe Bildungs-
berichterstattung 2022, S. 52). Die Ergebnisse sowohl der PISA-Studien als auch 
anderer internationaler Schulleistungsuntersuchungen wie IGLU (vgl. Bos et al. 
2003) und TIMMS (vgl. Bonsen/Frey/Bos 2008) bestätigen wiederholt die Exis-
tenz von Bildungsungleichheiten in Deutschland, die sich über soziale Schichten 
und ‚ethnische‘ Hintergründe hinweg erstrecken. Für Kinder aus privilegierten 
Familien ist z. B. die Wahrscheinlichkeit, ein Gymnasium zu besuchen, deutlich 
höher – und dies unabhängig von ihren individuellen Leistungen (vgl. Ditton/
Krüsken/Schauenberg 2005). Es scheinen auch diskriminierende Praktiken wie 
unterschiedliche Bewertungskriterien und selektives Beratungs- und Empfeh-
lungsverhalten (vgl. Imdorf 2011, S. 226) seitens der Lehrkräfte zu greifen. Obwohl 
bei Schullaufbahnempfehlungen allein leistungsbezogene Kriterien relevant sein 
sollten, wird immer wieder in Studien (wie z. B. IGLU) nachgewiesen, dass fa-
miliäre Hintergrundmerkmale eines Kindes (soziale und ‚ethnische‘ Herkunft) 
ungerechterweise eine Rolle bei Lehrkräften spielen (vgl. Ditton 2007; Gomolla 
und Radtke 2002; Arnold et al. 2007; Klein 2023). Internationale Untersuchun-
gen legen zudem nahe, dass die sozialen und ‚ethnischen‘ Bildungsunterschie-
de in Deutschland auch durch institutionelle Faktoren bedingt sind (vgl. Bau-
mert/Schümer 2001). Die Benachteiligung von Kindern und Jugendlichen mit 

14	 Einschränkend ist hervorzuheben, dass im Unterschied zu älteren in aktuellen Studien 
umstritten ist, ob es bei der Leistungsbeurteilung in Schulen zum Effekt der ‚ethnischen‘ 
Diskriminierung kommt und für welche Teilgruppen er konkret zutrifft (vgl. Diehl/Fick 
2012; Kirsten 2006; Scherr/Niermann 2012). Wenn der Einfluss der sozialen Herkunft kon-
trolliert werde, „verschwinde“ nach diesen Studien der Effekt des ‚Migrationshintergrunds‘ 
auf den schulischen Bildungserfolg nahezu vollständig. Problematisch ist allerdings an die-
sen Studien, dass von Leistungsunterschieden ausgegangen wird, die zu einem bestimmten 
Zeitpunkt schon vorhanden sind. In diesen individualtheoretisch ausgerichteten Studien 
wird vernachlässigt, dass Kinder und Jugendliche mit ‚Migrationshintergrund‘ schon beim 
Eintritt in das Bildungssystem durch die vorherrschenden Normalitätsvorstellungen – auf 
die im Beitrag noch eingegangen wird – benachteiligt in ihre Bildungslaufbahnen starten. 



24

‚Migrationshintergrund‘ geschieht also nicht intendiert oder mit böser Absicht 
durch eine einzelne Person, sondern entlang von „normalen“ „formalen Rechten, 
etablierten Strukturen, eingeschliffenen Gewohnheiten, etablierten Wertvorstel-
lungen und bewährten Handlungsmaximen“ (Gomolla/Radtke 2009, S. 18) des 
Bildungssystems und ihren Organisationen selbst. Und trotz des allgemeinen 
Trends zur höheren Qualifikation der Bevölkerung in den letzten zehn Jahren 
bleiben nach wie vor deutliche Unterschiede im Bildungsniveau von Menschen 
mit und ohne ‚Migrationshintergrund‘ bestehen (vgl. Autor:innengruppe Bil-
dungsberichterstattung 2022, S. 83). Dabei ist hervorzuheben, dass nicht der 
Migrationsstatus an sich die Ursache für Bildungsrisiken ist, sondern die so-
zioökonomischen Belastungen, die in dieser Bevölkerungsgruppe kumulativ 
auftreten (vgl. ebd.). Der Anteil der Erwachsenen in der Bevölkerung mit ‚Mi-
grationshintergrund‘ ohne beruflichen Abschluss oder Hochschulreife ist fast 
viermal so hoch (29 Prozent) als in der Bevölkerung ohne ‚Migrationshinter-
grund‘ (8 Prozent) (vgl. Autor:innengruppe Bildungsberichterstattung 2022, S. 6). 
Da der Anteil der Bevölkerung mit ‚Migrationshintergrund‘ aber stetig steigt, 
insbesondere bei Kindern, wird es zukünftig die zentrale Herausforderung im 
Streben für Chancengleichheit im Bildungssystem in Deutschland sein, auch ihre 
Startbedingungen zu verbessern – und dies bereits in der frühkindlichen Bildung. 

Das normierende Bildungssystem: Von der Kita bis zur Hochschule 

Die heterogene Zusammensetzung von Kindern und Jugendlichen wird im Bil-
dungssystem immer noch nicht als Normalzustand angenommen (vgl. Kalpaka 
2010). In seinen Institutionen, einschließlich des frühkindlichen Bildungsbe-
reichs ist nach wie vor eine mononationale, monolinguale und monokulturelle 
Ausrichtung vorherrschend (vgl. Krüger-Potratz 2005, S. 18). Anstatt inklusive 
Maßnahmen zu ergreifen, werden die heterogenen und zunehmend mehrspra-
chig sozialisierten Kinder und Jugendlichen nach wie vor homogenisiert und 
nach einheitlichen Standards selektiert. Die pädagogischen Entwicklungen und 
Maßnahmen der letzten vierzig Jahre in Deutschland zielten nicht darauf ab, die 
reale „sprachlich-kulturelle Pluralität“ der Kinder und Jugendlichen zu bewahren 
und zu fördern (vgl. Krüger-Potratz 2005, S. 15). Vielmehr handele es sich bei 
diesen um „‚Instrumente‘ zur sprachlichen und kulturellen Homogenisierung 
und Assimilation“ (ebd.). Das dahinterliegende Verständnis von Kultur ist ein 
statisches und dichotomisierendes. Es basiert auf der philosophischen Denkt-
radition von Johann Gottfried Herder (1744–1803), in der nicht mehr Individu-
en, sondern nur Mitglieder einer vermeintlich homogenen kulturellen Gruppe 
wahrgenommen werden. Andreas Reckwitz (2004) greift dieses Verständnis von 
Kultur in seinem „totalitätsorientierten Kulturbegriff“ (vgl. Reckwitz 2004, S. 8) 
auf und problematisiert, dass „Kulturen als Lebensformen an einzelne ‚Kollektiv-
subjekte‘ – Völker, Ethnien, Nationen, Kulturkreise –, damit an Gemeinschaften 



33

Das Praxisfeld Kita: Ein Plädoyer für einen 
Dialog der kritischen Migrationsforschung und 
kritischen Kindheitswissenschaften aus einer 
postmigrantischen Perspektive 

Seyran Bostancı

Migrationsforschung und Kindheitswissenschaften weisen in Bezug auf das 
Wirken von gesellschaftlichen Machtverhältnissen im Erleben von Kindheit(en) 
Lücken auf, welche eine umfassende Gesellschaftsanalyse erschweren. In der Mi-
grationsforschung wird die Perspektive der Kindheit(en)1 häufig vernachlässigt. 
Kinder werden oftmals lediglich als Anhängsel (vgl. Orellana et al. 2001) oder 
sogenannte „left-behinds“ ihrer Familien betrachtet, ohne ihre Eigenständigkeit 
und ihre besonderen kindspezifischen Bedürfnisse angemessen zu berücksich-
tigen (vgl. Berthold 2014, S. 10). Stattdessen werden Kinder oft als homogene 
Gruppe betrachtet, ungeachtet ihrer differenzierten gesellschaftlichen Positio-
nierungen hinsichtlich Faktoren wie Klasse, Geschlecht oder Race. Andererseits 
werden in den Kindheitswissenschaften häufig gesellschaftliche Macht- und 
Herrschaftsverhältnisse wie Rassismus ignoriert.

Diese fehlenden Perspektiven sollten besonders in Anbetracht der Tatsache, 
dass etwas mehr als 40 % der unter fünf Jährigen in Deutschland einen Migra-
tionshintergrund2 (vgl. Destatis 2023) und immer mehr Kinder eine Flucht-
biografie haben3, berücksichtigt werden. Es besteht daher die dringende Not-
wendigkeit, Theorien und Ansätze zu entwickeln, die aus einer kindzentrierten 

1	 In diesem Artikel wird im Plural über Kindheit(en) gesprochen, um die multiplen Lebens-
welten und gesellschaftlichen Positionierungen von Kindern zu verdeutlichen.

2	 Die Kategorie Migrationshintergrund stellt eine statistische Größe dar, um Menschen, die 
nach Deutschland eingewandert sind und/oder ihre Nachkommen zu erfassen. In die-
sem Artikel wird der Begriff „Migrationshintergrund“ als Hilfskonstrukt genutzt, da in 
Deutschland bisher keine etablierte statistische Kategorie Rassismuserfahrungen erfassen 
kann. Die Nutzung dieser Kategorie birgt allerdings die Gefahr, die Stigmatisierung und 
Kulturalisierung eben dieser Gruppe zu verstärken. Wichtig ist zudem, rassismuserfahrene 
Menschen nicht mit dieser Kategorisierung gleichzusetzen. Zahlreiche rassistisch markier-
te Personen haben keinerlei „Migrationshintergrund“ und vice versa (siehe in diesem Band 
dazu ausführlicher İkiz-Akıncı/Foroutan (2023). 

3	 Im Jahr 2022 wurden 81.232 Anträge auf Asyl von Kindern zwischen 0–15 Jahren gestellt, 
davon waren 54,4 % von Kindern unter 5 Jahren (Bundesamt für Migration und Flüchtlinge 
2023).



34

und diversitätsbewussten4 Perspektive migrationsspezifische Phänomene und 
Diskriminierungsprozesse im Erleben von Kindheiten einbeziehen.

Kitas, als zentrale Institutionen des (frühkindlichen) Bildungssystems, leiden 
besonders unter diesen fehlenden Perspektiven. Benötigt werden Transformatio-
nen, damit Kitas diskriminierende Strukturen erkennen und sich auf den Weg zu 
diskriminierungsarmen Organisationen begeben können. Allerdings besteht ein 
Mangel an professionellen und etablierten Handlungsstrategien, um angemessen 
mit der vorhandenen Diversität in Kindertageseinrichtungen umzugehen (vgl. 
Mai 2020). Die Ursachen hierfür sind vielfältig. Eine davon liegt darin, dass eine 
genormte Vorstellung von Kindheit als Leitbild fungiert, die weiß5, westlich ge-
prägt, christlich und ohne Behinderung ist (vgl. Butler et al. 2019; Amirpur und 
Doğmuş 2022). Alles, was von dieser Norm abweicht, wird als Defizit betrachtet. 
Die Auseinandersetzung mit Inklusion und Diversität wird von den Akteur*innen 
oft als belastende Zusatzaufgabe begriffen und nicht als integraler Bestandteil 
der pädagogischen Arbeit (vgl. Mai 2020). 

Vor diesem Hintergrund wird in diesem Beitrag für einen interdisziplinären 
Theoriedialog zwischen der kritischen Migrationsforschung6 und den kritischen 
Kindheitswissenschaften7 plädiert. Dieser Artikel beleuchtet daher die kom-
plexen Zusammenhänge zwischen den genannten Forschungstraditionen. Um 
die theoretischen Überlegungen zu exemplifizieren, werden zur Verdeutlichung 
Rückgriffe auf empirischen Studien der Autorin genommen8. Die Verschränkung 

4	 Diversitätsbewusstsein bedeutet, die Anerkennung und das Bewusstsein dafür zu entwi-
ckeln, dass unsere Gesellschaft von sozialen Machtstrukturen durchzogen ist. Diese Macht-
verhältnisse führen zu unterschiedlichen Bewertungen, Hierarchisierungen und Zugängen 
von sozialen Gruppen. Diversitätsbewusstsein beschreibt den Prozess des Erkennens und 
Überwindens von diskriminierenden Denk- und Verhaltensweisen sowie Zugängen, mit 
dem Ziel, eine gerechtere und inklusivere Gesellschaft zu schaffen.

5	 In diesem Artikel werden „weiß“ und „Schwarz“ als politische Begriffe genutzt. „Schwarz“ 
und „People of Color“ (BPoC) sind Selbstbezeichnungen, während „weiß“ antagonistisch 
als Bezeichnung für privilegierte Positionen, wobei „weiß“ klein, „Schwarz“ großgeschrie-
ben wird. Diese Begriffe beschreiben soziale Positionen in einer rassistisch geprägten Ge-
sellschaft (Eggers u. a. 2009).

6	 In diesem Artikel wird auf die kritische Migrationsforschung rekurriert, die sich um die 
90er Jahre als Gegenbewegung zur klassischen Migrationsforschung formiert hat, da sich 
letztere – die klassische – zunehmend zu einer Integrationsforschung entwickelt hat.

7	 Die Critical Childhood Studies, hier im Artikel als Kritische Kindheitswissenschaften 
übersetzt, sind aus einer Kritik vor allem an entwicklungspsychologischen Ansätzen ent-
standen. Vertreter*innen der kritischen Kindheitswissenschaften kritisieren Ansätze, dass 
die Entwicklungspsychologie Kinder entsprechend einer adultistischen Logik zu sehr als 
passive Subjekte aufgefasst habe (Honig 2009).

8	 In dieser Arbeit werden zur Exemplifizierung Rückgriffe auf empirische Erkenntnisse der 
Studie (Bostancı 2021): „Bildung – Diskriminierung – Inklusion. Transformationsprozesse 
in postmigrantischen Gesellschaften“ sowie Daten, die im Rahmen des von zwei Teilprojek-
ten des Nationalen Diskriminierungs- und Rassismusmonitor am Deutschen Zentrum für 



35

beider Forschungsfelder ermöglicht eine umfassende Betrachtung von gesell-
schaftlichen Machtverhältnissen im Kontext von Kindheit und Migration. Dabei 
wird aufgezeigt, wie Kinder in der Migrationsforschung oft marginalisiert und 
in den Kindheitswissenschaften Machtstrukturen wie Rassismus vernachlässigt 
werden. Auch wird in diesem Artikel analysiert, wie diese Machtverhältnisse, 
vor allem die Intersektion von Adultismus und Rassismus Kitas als zentrale 
institutionelle Räume von Kindheit(en) strukturieren und folglich das Erleben 
von Kindheit(en) in postmigrantischen Gesellschaften prägen. Zudem werden 
Methoden und Ansätze diskutiert, mit denen migrationsbedingter Vielfalt und 
Adultismus diskriminierungskritisch in der Praxis begegnet werden kann. 

1.	� Postmigrantische Gesellschaftsanalyse und Kritische 
Migrationsforschung 

Die Migrationsforschung hat sich seit den 1990er Jahren zunehmend mit Fragen 
der sozialen Teilhabe und weniger mit Fragen der klassischen Integration befasst. 
Im Fokus stehen dadurch die strukturellen Ursachen von Ein- und Ausschlüssen. 
Ziel der Migrationsforschung ist es, mit ihren Theorien und empirischen Erkennt-
nissen zum Abbau dieser Strukturen beizutragen und dadurch die Anerkennung 
und vollumfängliche Teilhabe von Menschen mit „Migrationshintergrund“ zu 
fördern. 

Die kritische Migrationsforschung hat sich um die 1990er Jahre als Ge-
genbewegung zur klassischen Migrationsforschung etabliert, da sich letztere 
zunehmend zu einer Integrationsforschung entwickelte, der es primär um die 
Anpassung(sleistung) der Menschen mit Migrationshintergrund ging. Integration 
wurde und wird hier als „Bringschuld“ der Menschen mit Migrationshintergrund 
aufgefasst und nicht als gesamtgesellschaftliche Aufgabe (siehe beispielhaft Me-
cheril et. al. 2013). In der Kritik stand auch die mit dieser Forschungsprogramma-
tik einhergehende Essentialisierung von Menschen mit Migrationshintergrund 
auf deren Herkunft sowie der defizitäre Blick auf ihre sogenannte „Kultur“. Da-
rüber hinaus wurde die den Assimilationstheorien inhärente Konstruktion von 
Kultur als starre Entität verworfen. 

In Abgrenzung dazu stellt die kritische Migrationsforschung Fragen von so-
zialer Ungleichheit, Diskriminierung und Rassismus in den Vordergrund ihrer 
Analysen. Sie hat zum Ziel migrationsbedingte Ungleichheiten zu de-individua-
lisieren und denaturalisieren. Dies erreicht sie, indem Kritik am Eurozentrismus 
formuliert wird, Othering- bzw. Veränderungsprozesse (vgl. Hall 1994; Said 
1978) dekonstruiert und sich als engagierte Public Science versteht, die struktu-
relle Bedingungen von Partizipation sowie In- und Exklusionsprozesse in den 

Migrations- und Integrationsforschung durchgeführt (siehe: Bostancı et al. 2022)



36

Blick nimmt. Dabei werden Otheringprozesse als integraler Bestandteil einer 
von Rassismus durchzogenen Gesellschaft begriffen, in denen einzelne Gesell-
schaftsmitglieder in einer „Wir- und die Anderen“ Dichotomie hierarchisiert und 
abgewertet werden. Rassismus als gesellschaftliches Strukturprinzip (Hall 1989; 
Essed 1991) führt dazu, dass von Rassismus betroffenen Gruppen der Zugang zu 
gesellschaftlich relevanten Ressourcen, wie Bildung, Gesundheit, Wohnung etc. 
erschwert und sogar verwehrt werden. Er reguliert somit die gesellschaftliche 
Ordnung und die damit einhergehenden Positionen im sozialen Gefüge. Diese 
Prozesse werden von der kritischen Migrationsforschung nicht ausschließlich auf 
individuelle, intendierte Handlungen, Vorurteile oder Stereotype zurückgeführt, 
sondern manifestieren sich auf allen Ebenen des gesellschaftlichen Zusammenle-
bens (vgl. Allport 1954). Auch in Bildungseinrichtungen, wie in Kitas können sich 
Rassismen einschreiben und als Alltagsphänomene und in institutionalisierter 
Form auftreten. Institutioneller Rassismus wirkt durch rassistische Wissensbe-
stände, alltägliche Handlungsroutinen und institutionalisierte Praktiken (vgl. 
Benokraitis/Feagin 1977; Gomolla/Radtke 2009). Er ist nicht statisch, sondern 
wandelbar und zeigt sich unter anderem in Nicht-Repräsentationen. Die institu-
tionelle Dimension des Rassismus fungiert als Scharnier zwischen individueller 
und struktureller Ebene: hier verbinden sich Handlungen mit gesellschaftlichen 
Strukturen der postmigrantischen Gesellschaft. 

Das Konzept der Intersektionalität (vzl. Crenshaw 1989) ist dabei ein wichtiges 
Analysetool, um sowohl Verschränkungen verschiedener Diversitätsdimensio-
nen als auch Mehrfachdiskriminierungen im Erleben von migrationsbedingter 
Ungleichheit erfassen zu können.

Die Analyse der postmigrantischen Gesellschaft trägt dazu bei, strukturelle 
Bedingungen jenseits des rein Migrantischen zu erkennen und institutionalisierte 
Formen der Diskriminierung in den Fokus der Betrachtung zu rücken, die inhä-
rent für eine postmigrantische Gesellschaft sind (vgl. Foroutan 2018; Yıldız und 
Hill 2015). Nach Foroutan meint das Präfix post nicht das Ende der Migration, 
sondern, dass die Gesellschaft durch die Migration in Vergangenheit und Ge-
genwart geprägt und beeinflusst wurde und wird, und dies auch in Zukunft so 
sein wird. Der Fokus liegt auf den sozialen und politischen Transformationen, 
die infolge von Migration in der Gesellschaft auftreten. Diese Transformationen 
können zu Konflikten führen (vgl. Foroutan 2015, S. 216). Solche Konfliktlinien 
und Spannungsverhältnisse finden auch Einzug in das Handlungsfeld Kita. Es 
gibt beispielhafte Kitas, die sich darum bemühen, inklusive Praktiken in ihrer 
pädagogischen Arbeit zu etablieren. Manche tun dies, indem sie beispielsweise 
Weiterbildungsmaßnahmen auf den Weg bringen, um institutionalisierte Ver-
fahren zu etablieren, die gegen Diskriminierung und für Inklusion wirken. An-
dererseits bemühen sich einige, Praktiken zu etablieren, die die (Re-)Produktion 
von Stereotypen einschränken. Ein Beispiel dafür findet sich in der Organisation 
des Faschingsfestes in einer Hamburger Kita. In dieser Einrichtung wurde den 


	Vorwort: Elementarpädagogik in der postmigrantischen Gesellschaft. Theoretische und empirische Zugänge zu einer rassismuskritischen Pädagogik 
	Emra Ilgün-Birhimeoğlu, Seyran Bostancı
	Migration als Gesellschaftsaufgabe. Teilhabe- und Repräsentationsverhältnisse aus einer postmigrantischen Perspektive
	Dilek İkiz-Akıncı & Naika Foroutan
	Das Praxisfeld Kita: Ein Plädoyer für einen Dialog der kritischen Migrationsforschung und kritischen Kindheitswissenschaften aus einer postmigrantischen Perspektive 
	Seyran Bostancı
	Diskriminierungskritische Perspektiven auf Kindheit
	Maureen Maisha Auma
	„Die fragen so ‚warum musst du diese Sprache lernen, warum ist diese Sprache so blöd‘ und so …“: Differenz- und Diskriminierungserfahrungen mehrsprachiger Eltern und Kinder aus geflüchteten Familien im Kontext deutscher Bildungseinrichtungen 
	Julie A. Panagiotopoulou & Diana Samani
	Antisemitismus unter jungen Kindern. Forschungsgrundlagen und -reflexionen im Kontext einer Differenzforschung in Einrichtungen der frühen Kindheit
	Benjamin Rensch-Kruse/Saba-Nur Cheema/Yasmine Goldhorn/Isabell Diehm
	„Ich kann mich schützen aber das Kind nicht“ – Elterliche Wahrnehmung und Bearbeitung von Rassismuserfahrungen von Kindern
	Emra Ilgün-Birhimeoğlu 
	Intersektionale Perspektiven auf Kinderreichtum und Elternschaft
	Emra Ilgün-Birhimeoğlu und Nicolle Pfaff
	„Ich? Ich bin doch nicht rassistisch!“ Rassismuskritische Reflexionen und Praxis mit dem Anti-Bias-Ansatz 
	Birol Mertol, Dana Meyer
	Diskriminierungskritische Praxisentwicklung in Kitas mit dem Ansatz der Vorurteilsbewussten Bildung und Erziehung©: Fortschritte und Hindernisse
	Petra Wagner
	„Ich werde, was ich bin und ich bin vieles.“ – Rassismuskritische Impulse für die pädagogische Arbeit mit Kindern und Familien mit Fluchtbiografien
	Hoa Mai Trần und Tahmina Zarif
	Demokratiebildung in der Kita? Eine Reflexion der Bildungsprogramme in Hinblick auf Antidiskriminierungspädagogik
	Berit Wolter
	Deutsche Elementarpädagogik im Einfluss der Zeit (1933–2023)
	Alexandra Müller und Mareike Kühn
	Rassismuskritik institutionalisieren und als Querschnittsaufgabe begreifen 
	Karima Benbrahim 

	Autor*innenangaben

