


Der Autor

Priv.-Doz. Dr. habil. Marek Grummt lehrt und forscht seit über einem Jahrzehnt zu den 
Themen Inklusion, Neurodiversität, Professionalisierung und diversitätsreflexiver Pädagogik. 
Er ist inklusionsorientierter Sonderpädage und arbeitet an der Martin-Luther-Universität 
Halle-Wittenberg.

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung ist 
ohne Zustimmung des Verlags unzulässig. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Über-
setzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronische Sys-
teme. Die Verlagsgruppe Beltz behält sich die Nutzung ihrer Inhalte für Text und Data Mining 
im Sinne von § 44b UrhG ausdrücklich vor.

Dieses Buch ist erhältlich als:
ISBN 978-3-7799-8719-2 Print
ISBN 978-3-7799-8720-8 E-Book (PDF)
ISBN 978-3-7799-8721-5 E-Book (ePub)

1. Auflage 2025 

© 2025 Beltz Juventa
Verlagsgruppe Beltz
Werderstraße 10, 69469 Weinheim
service@beltz.de
Alle Rechte vorbehalten

Satz: Helmut Rohde, Euskirchen
Druck und Bindung: Beltz Grafische Betriebe, Bad Langensalza
Beltz Grafische Betriebe ist ein Unternehmen mit finanziellem Klimabeitrag  
(ID 15985-2104-1001)
Printed in Germany

Weitere Informationen zu unseren Autor:innen und Titeln finden Sie unter: www.beltz.de

https://www.beltz.de


5

Inhalt

1	 Einleitung – Neurodiversität und die 
Neurodiversitätsbewegung   	 9

2	 Die Geschichte der Neurodiversitätsbewegung 	 17
2.1	 Der Beginn neurodivergenter Selbstvertretung 	 17
2.2	 Don’t Mourn for Us – Jim Sinclairs Manifest der 

Neurodiversitätsbewegung 	 19
2.3	 Netzwerke und Organisationen als bewegungsfördernd 	 25
2.4	 Die begriffliche Fassung der Idee Neurodiversität 	 28
2.5	 Von Cyberspace zu Autistic Space 	 31
2.6	 Erste Bewegungserfolge 	 32
2.7	 Die Überarbeitung des DSM 	 35
2.8	 Die politische Dimension des Neurodiversitätsaktivismus 	 37

3	 Die Begriffe Neurodiversität, Neurodiversitätsparadigma 
und Neurodiversitätsbewegung 	 41

3.1	 Neurodiversität 	 41
3.2	 Neurodivergent und Neurotypisch 	 45
3.3	 Neurodiversitätsparadigma, Neurodiversitätsbewegung, 

Neurodiversitäts-Forschung 	 49

4	 Soziale Bewegungen und Aktivismus 	 53
4.1	 Soziale Bewegungen 	 53
4.2	 Aktivismus – Attentismus – Aktionismus – Ausschreitungen 	 56
4.3	 Online-Aktivismus als prägendes Werkzeug der 

Neurodiversitätsbewegung 	 58
4.4	 Erfolg sozialer Bewegungen 	 60
4.5	 Theoretische Ansätze der Bewegungsforschung 	 61

4.5.1	 Collective Behavior Ansatz  	 63
4.5.2	 Structural-Strains-Ansatz 	 64
4.5.3	 Ressourcenmobilisierungsansatz & Political-Opportunity-

Ansatz 	 66
4.5.4	 Framing-Ansatz und Collective-Identity-Ansatz 	 70
4.5.5	 Poststrukturalistische Ansätze 	 73

4.6	 Erziehungswissenschaftliche Bewegungsforschung 	 75



6

5	 Neurodiversität und Autismus  	 79
5.1	 „About Autism“ – die Begriffsdiskussion des Autistic Self 

Advocacy Network (ASAN) – die Exemplifizierung wichtiger 
Diskurse der Neurodiversitätsbewegung 	 79

5.2	 Die historische Entwicklung des Autismus-Verständnisses 	 94
5.3	 Das Neurodivergenz-Spektrum vs. Neurodiversitäts-Kontinuum 	 110
5.4	 Beispiele für inkorrekte neurotypische Autismus-Vorstellungen 	 113
5.5	 Exkurs: Psychiatrische Perspektiven auf Neurodiversität 	 116

6	 Theoretische Grundlagen und Vertiefung der 
Neurodiversity Studies 	 123

6.1	 Der Diversitätsbegriff der Neurodiversität 	 124
6.2	 Wer ist neurodivergent? 	 129
6.3	 Individuum und Gesellschaft – vom sozialen zum kulturellen 

Modell 	 131
6.4	 Cultural Studies 	 136

6.4.1	 Warum ein Anschluss an die Cultural Studies?  	 136
6.4.2	 Kultur als Untersuchungsgegenstand: Die Studies 	 139

6.5	 Kultur und Natur 	 144
6.5.1	 Kultur 	 144
6.5.2	 Natur 	 147
6.5.3	 Das Problem der Theoretisierung von Neurodivergenz 

zwischen Naturalisierung und Kulturalisierung  	 150

7	 Zur Performativität von Neurodiversität 	 153
7.1	 Zur performativen Hervorbringung von Neurodiversität 	 153
7.2	 Biologisches und Soziales Geschlecht – Biologische und 

Soziale Neurodiversität/Neuronalität 	 157
7.3	 Die neurotypische Matrix 	 159

7.3.1	 Diskursmacht 1: Medizinisch-Psychologische Diskursmacht 	 159
7.3.2	 Diskursmacht 2: Gewalt und Macht der Sprache 	 167
7.3.3	 Diskursmacht 3: Anpassung des Sozialverhaltens – 

Die Diskursmacht des Originalen, Normalen, Typischen  	 171
7.3.4	 Diskursmacht 4: Die Diskursmacht des Politischen 	 173

7.4	 Performativität der Neurodiversitätsbewegung 	 178

8	 Diversitätsbewusste Rekonstruktive Methode – 
Methodologische Grundlegung 	 183

8.1	 Grundlagentheoretische Annäherung I: Poststrukturalistisch-
praxistheoretisch orientierte Kultursoziologie der 
Spätmoderne nach Andreas Reckwitz als konzeptioneller 
methodologischer, kultursoziologischer und 
sozialtheoretischer Referenzrahmen 	 184



7

8.2	 Grundlagentheoretische Annährung II: Praxeologie 
& Praxistheorie als Untersuchungsrahmen der 
Neurodiversitätsforschung 	 196

8.3	 Grundlegende methodologische Hinweise  	 198
8.4	 Leitende Analysekategorien und Methodische Vorgehensweise 	 205

8.4.1	 Praxis 	 207
8.4.2	 Wissensordnung 	 208
8.4.3	 Subjektivierung 	 211

9	 Empirischer Teil – Neurodivergent Voices 	 215
9.1	 Rekonstruktion – Worst bullies in school 	 217
9.2	 Rekonstruktion – Abled Savioursm 	 228
9.3	 Rekonstruktion – Changing the Narrative 	 237
9.4	 Rekonstruktion – I Teach My Kids to Mask Their Autistic Traits 	 252

10	 Fazit I: Die Neurodiversitätsbewegung 	 277
10.1	 Die Neurodiversitätsbewegung heute 	 277
10.2	 Die Neurodiversitätsbewegung als ein Prototyp eines 

intellektuellen Aktivismus 	 282
10.3	 Probleme und Streitpunkte der Neurodiversitätsbewegung 	 285

11	 Fazit II: Neurodiversity Studies und der 
Neurodiversitätskompass 	 289

11.1	 Die vier Ebenen der Neurodiversität 	 289
11.2	 Neurodiversity Studies 	 291
11.3	 Der Neurodiversitätskompass 	 293

11.3.1	 Die Navigationsachse der Inneren Neurodiversitäts
erfahrung – Natur & Kultur sowie die Sehnsucht nach 
dem authentischen Selbst 	 294

11.3.2	 Das Authentische Selbst 	 297
11.3.3	 Die Navigationsachse der äußeren Neurodiversitäts

performanz   	 303
11.3.4	 Der Neurodiversitätskompass dargestellt  	 309

12	 Fazit III: Neurodivergentes Leben in der neurotypischen 
Gesellschaft 	 311

12.1	 Neurotypische Gesellschaft  	 311
12.2	 Die Neurotypische Matrix  	 317
12.3	 Die Entwicklung gesellschaftlicher Sozialstrukturen  	 322
12.4	 Neurodiversität als subjektives Gefühl 	 325



8

13	 Fazit IV: Neurodiversitätsreflexive Pädagogik – 
Pädagogische und Erziehungswissenschaftliche 
Schlussfolgerungen 	 329

13.1	 Neurodiversitätsbewusste, -akzeptierende und -reflexive 
Pädagogik   	 329

13.2	 Schlussfolgerungen für die neurodiversitätsreflexive 
pädagogische Praxis 	 332

Literatur 	 339



9

1	 Einleitung – Neurodiversität und die 
Neurodiversitätsbewegung 

Stellen Sie sich vor, Sie wachen eines morgens auf und alle anderen Menschen 
sind irgendwie verändert. Sie merken das nicht sofort. Aber es fällt Ihnen auf, 
dass sich alle anders verhalten. Die Anderen sehen Dinge, die Sie nicht sehen. Sie 
reagieren auf Ereignisse mit Emotionen, die Sie nicht fühlen. Sie sprechen über 
Dinge, die Sie nicht verstehen. Aber vor allem werden Sie selbst anders behandelt. 
Die Menschen nennen Sie krank, gestört, beeinträchtigt oder sozial auffällig. 

So in etwa beschreiben Menschen ihren Alltag, die sich selbst als neurodi-
vergent bezeichnen würden. Manche würden sogar von einer Welt voller Aliens 
sprechen.

„Jeder von uns, der lernt, mit euch zu sprechen, jede von uns, die lernt, in eurer 
Gesellschaft zu funktionieren, jeder von uns, der die Hand ausstreckt, um 
eine Verbindung zu euch herzustellen, bewegt sich auf außerirdischem Ter-
ritorium und nimmt Kontakt zu außerirdischen Wesen auf. Wir verbringen 
unser ganzes Leben damit, das zu tun. Und dann erzählt ihr uns, wir seien 
nicht fähig, Beziehungen aufzubauen!“ (Sinclair 1993, aus dem Englischen) 

Doch nicht alle Menschen nahmen diesen Status Quo hin. Und so begannen sie, 
die ersten Feuer einer sozialen Bewegung zu entfachen, die heute als Neurodiver-
sitätsbewegung die internationale Psychologie, Medizin und Politik beeinflusst.

Neurodiversität meint die Vielfalt von Nervensystemen – doch Neurodiversität 
impliziert weit mehr als das. Was ist das für ein Begriff, den eine soziale Bewegung 
seit über 25 Jahren als ein umfassendes Konzept vertritt (die Halbwertszeit von 
sozialen Bewegungen ist meist wesentlich kürzer (Rucht, Blattert & Rink 1997)) 
und von dem sich Millionen von Menschen besser verstanden fühlen als von Kon-
strukten, die klassischerweise mit Diagnosen wie ADHS, Autismus-Spektrum 
oder Dyspraxie einhergehen? Was bringt er Neues in den Diskurs, was nicht durch 
Inklusion, Differenz oder Intersektionalität genauso eingebracht werden könnte? 

Der Begriff der Neurodiversität ist mittlerweile auch im deutschsprachigen 
Diskurs angekommen, allerdings immer öfter auch nicht in seiner ursprünglich 
intendierten Bedeutung – beispielsweise nur als Synonym für Autismus. Er fin-
det auch medial immer weiter Verbreitung. Er ist Thema in immer mehr Serien, 
Büchern und wird in den sozialen Netzwerken thematisiert – und das nicht nur 
pathologisierend und klischeebehaftet, sondern durchaus auch diversitätssensibel. 
Dennoch ist im Mainstream die Vorstellung dominierend, dass wenn jemand 
durch Reize überfordert ist, wenn andere es nicht sind, wenn jemand etwas nicht 



10

sieht, was andere sehen, wenn jemand etwas nicht umsetzen kann, was andere 
umsetzen können, dass etwas nicht stimmen kann. Das wäre ja nicht ‚normal‘. 
Doch was ist normal? Was ist schon typisch? Und wer entscheidet darüber, was 
normal ist und was nicht?

Der Diskurs um Neurodiversität bearbeitet auf den ersten Blick die Fragen, 
was ein typisch funktionierendes und was ein davon divergierendes Nervensys-
tem ausmacht. Auf den zweiten Blick aber – und das kann als Erkenntnis dieser 
Studie verstanden werden – geht es um die uralten Fragen: Wer bin ich wirklich? 
Wer sind die anderen? Warum werden Einige ohne offensichtliche Gründe be-
nachteiligt und andere nicht?

In Bezug auf Neurodiversität ist der gesellschaftliche Alltag von einer unbe-
wusst wirkenden Macht erfüllt, die in der Studie als Dispositiv der Neurotypik1 
identifiziert wird. Sie sorgt dafür, dass bestimmte Anforderungen an das mensch-
liche Nervensystem – also Anforderungen auf Wahrnehmungs-, Verarbeitungs- 
und Ausdrucksebene – als üblich, typisch oder normal gerahmt werden. Wer 
diesen entsprechen kann, hat ein Privileg, das ihm oftmals gar nicht bewusst 
ist. Denn kann man diesen Anforderungen nicht gerecht werden – sei es aus 
Energiemangel oder Unwissen –, spürt man dies so gut wie jeden Tag und so 
gut wie in allen gesellschaftlichen Kontexten. Die Frage, was das Neurotypische 
ausmacht, steht damit genauso im Zentrum wie die Frage nach der Grenzziehung 
zwischen Neurotypischem und Neurodivergenz. 

Dieses Dispositiv sorgte allerdings auch dafür, dass die Neurodiversitätsbewe-
gung entstand – auch wenn sie sich diesem nicht so ausgearbeitet bewusst war. Sie 
entstand wie fast alle sozialen Bewegungen: aus einem Gefühl der Ungerechtig-
keit. Und so begann sie, sich für soziale und kulturelle Veränderung einzusetzen.

In diesem Buch geht es nicht darum, ob soziale und kulturelle Veränderung 
für eine gerechtere, partizipationsfördernde, inklusivere Welt nötig ist, sondern 
wie sich eine bestimmte Minorität dafür einsetzt, dass diese soziale und kulturelle 
Veränderung angestoßen wird. Ein Weg, Veränderung anzustoßen, ist der der 
politischen Partizipation: Mitglied in einer Partei werden, in verschiedenen Gre-
mien und Ausschüssen mitzuwirken und schließlich durch Anfragen und andere 

1	 Der Begriff der „Typik“, wie er in dieser Arbeit genutzt wird, geht vor allem auf eine Über-
setzung aus dem englischen „neurotypicality“ (u. a. Walker 2021, S. 175) zurück. Eine 
‚Typik‘ im Sinne der etymologischen Wortbedeutung impliziert eigentlich eine Typolo-
gie – dies ist hier nicht gemeint. Der Begriff der Neurotypik wird hier als eingängige Sub-
stantivierung von ‚neurotypisch‘ genutzt – einer Adressierung, die durch neurodivergente 
Menschen schon vor der Emergenz der Begriffe ‚neurodivergent‘ und ‚Neurodiversität‘ 
vorgenommen wurde (vgl. Kapitel 2 Die Geschichte der Neurodiversitätsbewegung). Dieser 
Begriff wird hier eingeführt und über eine kulturtheoretische Rahmung (v. a. in Bezug 
auf Reckwitz 2003, 2006, 2008, 2010, 2016, 2017a, 2021) als Bezeichnung des Dispositivs 
begründet, das großen Einfluss auf die performative Hervorbringung von Neurodiversität 
hat.



11

politische Prozesse politische Veränderungen zu erwirken. Doch es gibt einen 
anderen Weg: die politische und gesellschaftliche Einflussnahme ohne selbst 
zur politischen Sphäre zu gehören – indem auf die gesellschaftlich bedeutsamen 
Belange aufmerksam gemacht wird, Diskurse in Gang gebracht werden und über 
verschiedene Instrumente und Vorgehensweisen angestrebt wird, soziale und 
kulturelle Veränderung anzuschieben. Dies ist der Weg des Aktivismus – der 
Weg, den soziale Bewegungen einschlagen, um ihre Botschaften, Narrative und 
Transformationsansprüche auf gesellschaftlicher Ebene zu verbreiten. 

Soziale Bewegungen sind heute allgegenwärtig, es wird von einer ‚Bewegungs-
gesellschaft‘ gesprochen (Kapitel 4 Soziale Bewegungen und Aktivismus). Doch 
nicht alle Interessengruppen sind so groß, mächtig und wirksam wie die Umwelt-
bewegungen, People of Color Bewegungen oder antikapitalistische Bewegungen. 
Chenoweth und Stephan arbeiten in der vielfach ausgezeichneten Studie „Why 
Civil Resistance Works: The Strategic Logic of Nonviolent Conflict“ (2011) die 
Bedeutung einer ‚3.5 % Regel‘ heraus: Wenn 3,5 Prozent der Bevölkerung aktiv 
für etwas eintreten, müssen Regierungen reagieren und soziale und kulturelle 
Veränderung auch politisch induzieren (oder die 3,5 Prozent unterdrücken/aus-
weisen). Doch in diesem Buch geht es um eine Bewegung, die (zumindest bisher) 
keine 3,5 Prozent der Bevölkerung ‚auf der Straße‘ mobilisieren kann und somit 
andere Wege finden muss, für die Anerkennung ihrer Interessen einzutreten. 
Die Neurodiversitätsbewegung ist auch gleichzeitig als Prototyp einer sozialen 
Bewegung zu verstehen, die daran arbeitet, ihre Interessen aus einer Position der 
Minorität und bisherigen Unterdrückung heraus ohne aktivistische Erfahrung 
und (vor allem zu Beginn) ohne Unterstützung von machtvollen Playern wie 
Fachleuten und Politiker:innen durchzusetzen. Wie kann eine Minorität ihre 
Interessen erfolgreich durchsetzen, wenn sie nicht die mediale Wucht bekannter 
sozialer Bewegungen hat? 

Die Neurodiversitätsbewegung ist eine soziale Bewegung, die nicht durch Ak-
tionismus und Demonstrationen, Aufstände und affektiv aufgeladene öffentlich-
keitswirksame Aktionen auffällt, sondern die durch die Neuinterpretation eines 
Weltbildes, die Neukonstitution einer Differenzlinie und die elaborierte Kritik 
an jahrzehntelanger Praxis zu einer weltweiten Bewegung geworden ist. Eine 
Bewegung, die die Arbeit und Ansichten von Mediziner:innen, Psycholog:innen, 
Pädagog:innen, aber auch Eltern und Unterstützer:innen (Allys) hinterfragt. 

Diese Studie ist nicht nur als Gegenwartsdiagnose einer sozialen Bewegung und 
eines Konzeptes zu verstehen, sondern soll auch dazu beitragen, das Konzept 
weiterzuentwickeln und zu vertiefen. Hierzu wird sich an die Cultural Studies 
angeschlossen, indem Grundlagen für die Neurodiversity Studies im deutschspra-
chigen Raum gelegt werden. Während der Begriff in einem ersten Sammelband 
(Rosqvist, Chown & Stenning 2020), der in der Zeit des Verfassens dieser Studie 
erschien, schon genutzt wird, werden hier nicht nur die dort bearbeiteten Bezüge 



12

aufgenommen, sondern auch weitere Bezüge aufgegriffen, um mehrere Modelle 
von Neurodiversität und ein Verständnis von Neurotypik kulturell reflektiert 
vorzulegen.

Die leitenden Fragestellungen dieser Studie sind damit:

1.	� Was ist die Neurodiversitätsbewegung und was zeichnet die Neurodiversitätsbewe-

gung als Prototyp eines digitalen und minoritätsbasierten Aktivismus aus?

2.	� Was ist das Konzept der Neurodiversität? Wie lässt sich dieses Konzept theoretisch 

modellieren?

3.	� Wie lassen sich Neurodiversity Studies begründen und theoretisch untermauern?

4.	� Cultural Studies implizieren die Kritik am kulturell Gegebenen, was im Falle der Neu-

rodiversität die Neurotypik ist. Wie ist diese begrifflich und theoretisch zu fassen? 

5.	� Wie können Gegenstände wie Neurodiversität und die Neurodiversitätsbewegung 

qualitativ-rekonstruktiv erforscht werden? 

6.	� Welche pädagogischen Schlussfolgerungen lassen sich für eine neurodiversitätsre-

flexive Pädagogik ziehen?

In allen gesellschaftstheoretischen Arbeiten ist es notwendig, die eigene Positi-
onierung transparent zu machen. Jede noch so neutrale Sicht ist eine Sicht von 
irgendwo her und jede noch so neutrale Analyse ist eine Analyse von irgendwo her 
(Abu-Lughod 2005). Jede Entscheidung für eine Wissensdarstellung und Interpre-
tation ist eine Entscheidung gegen andere potenziell darstellbare Phänomene und 
Analysen. Eine objektive ‚Wahrheit‘ erscheint dadurch unmöglich, es wird immer 
eine positionsbezogene Wahrheitskonstruktion und Objektivität sein (Hale 2008; 
Abu-Lughod 2005). Dementsprechend soll an dieser Stelle transparent gemacht 
werden, dass dieses Buch eine wissenschaftliche Arbeit ist und keine aktivisti-
sche. Mehrere Stränge der Cultural Studies argumentierten bzgl. der Dynamik 
von Aktivismus und Forschung, dass „bestimmte Forschungstraditionen diese 
Verbindung negieren können, da sie die herrschende Ordnung reproduzieren und 
somit als normal gelten. Der universalisierende ‚God’s eye view‘ ist nur aufgrund 
der Hegemonie eines patriarchalen und westlich geprägten Wissenschaftsver-
ständnisses möglich“ (Hagemann, Leinius & Vey 2019). Ich halte es für wichtig, 
sich gegen Exklusion, Ausgrenzung und Unterdrückung einzusetzen und würde 
dementsprechend eine Sympathie mit Neurodiversitätsbewegung nicht verleug-
nen. Doch das bedeutet nicht, dass die vorliegenden Analysen voreingenommen 
oder gar willkürlich und beliebig wären. Es ist mir sehr wichtig, in diesem Buch 
klare Begründungslinien vorzulegen und dem ‚zwanglosen Zwang des besseren 
Argumentes‘ (Habermas) zu folgen. Gerade in den Rekonstruktionen in Kapitel 
9 wird die Forscher:innenperspektive öfter reflektiert.

Des Weiteren soll vorangeschoben werden, dass dies eine Analyse über Neu-
rodiversität aus Außensicht (Theunissen 2020) ist. Es gibt viele Bücher, Serien 



13

und Filme, die die Innensicht von neurodivergenten Menschen, die in einer neu-
rotypisch dominierten Welt zu Recht kommen müssen, überzeugend dokumen-
tiert haben. Dieses Buch ist als theoretisierende Außenperspektive zu verstehen. 
Doch gerade die Analysen aus einer neurotypischen Perspektive heraus können 
es ermöglichen, Verständnis und Nachvollziehbarkeit für die neurotypisch do-
minierte Welt herzustellen. Das „double empathy problem“ (Milton 2012) wirkt 
nicht nur in Bezug zu Autismus, sondern in allen Neurodivergenzen. Es ist nie 
möglich, vollkommen zu verstehen und nachzuvollziehen, wie sich prägende 
Differenzen in neuronalen Strukturen anfühlen, wie sie erlebt werden oder wie 
die Wahrnehmung dadurch beeinflusst ist. Man kann nicht raus aus seiner Haut 
bzw. in diesem Fall aus seinem Kopf und Nervensystem. Dem wird unter anderem 
damit begegnet, dass zahlreiche neurodivergente Autor:innen zitiert, Aussagen 
nicht nur mit Studien, sondern auch mit lebensnahen Äußerungen von neurodi-
vergenten Menschen unterlegt werden und indem schlussendlich eine möglichst 
empathische und übersetzungssensible Interpretation von öffentlichen Äußerun-
gen von Neurodiversitäts-Aktivist:innen unternommen wird. 

Dieses Buch strebt es an, die Grundlagen für die Begründung der deutschspra-
chigen Neurodiversity Studies zu legen. Dies geschieht im Anschluss an die ande-
ren Studies (Cultural, Postcolonial, Governmentality oder Queer Studies) sowie 
die gerade erst emergierenden englischsprachigen Neurodiversity Studies. Die 
‚Denkschule‘ der Studies impliziert eine kritische Perspektive auf „die Bildung 
kultureller Hegemonien und die damit verbundenen Prozesse sozialer Exklusion 
und Verwerfungen eines kulturell Anderen“ (Moebius 2020, S. 138). Eine solche 
Perspektive wird für die Neurodiversitätsperspektive umfassend entfaltet, unter 
anderem im Modell des ‚Neurodiversitätskompasses‘ – die Neurotypik als ‚neuro-
typische Matrix‘ im Anschluss an Judith Butler als Komplex von Diskursmächten 
herausgearbeitet, die Menschen an den Rändern der neurodiversen Gesellschaft 
Diskriminierungs- und Exklusionserfahrungen aussetzt. 

Inspiration für den Analyseduktus der vorliegenden Studie waren ursächlich 
die Gesellschaftsdiagnosen von Andreas Reckwitz (2017a) „Die Gesellschaft der 
Singularitäten“ und Hartmut Rosa (2016) „Resonanz. Eine Soziologie der Welt-
beziehung“. Die vorliegende Analyse hat in diesem Sinne als eine diagnostische 
Arbeit einer neuen Form aktivistischer Praxis begonnen, doch es ist vor allem 
auch eine Diagnose des Gegenstandes der Bewegung – Neurodiversität – ge-
worden, der auf verschiedenen Ebenen modelliert wird. Gleichwohl sind durch 
das Herausarbeiten der Wissensordnung der neurotypischen Gesellschaft viele 
Elemente einer Gesellschaftsdiagnose enthalten (für die Differenz Gesellschafts-
theorie und -diagnose: Bogner 2018).

Für diese Studie wurden über 1000 Äußerungen von Neurodiversitäts
aktivist:innen gesichtet und analysiert  – vor allem viel geteilte und gelikte 
Postings in sozialen Netzwerken. Teile davon wurden einer rekonstruktiven 



14

Feininterpretation unterzogen, vier dieser Rekonstruktionen werden im Buch 
abgedruckt. Teil der Studie ist auch die Auswertungsmethode, die ein qualitativ-
rekonstruktives Verfahren vorlegt, das grundlagentheoretisch auf die Studies und 
praxistheoretische Forschungen sowie methodisch auf die Objektive Hermeneu-
tik aufbaut. Die methodologischen Grundlagen werden umfassend hergeleitet 
um die „Diversitätsbewusste Rekonstruktive Methode“ vorzulegen, die auch bei 
anderen Themen weitergenutzt werden kann. 

Aus theoriebildender und epistemologischer Perspektive muss schlussendlich 
vorangestellt werden, dass in dieser Studie zahlreiche grundlagentheoretische Be-
griffe eher ‚lose‘ verwendet werden. Ist von Strukturen die Rede, sind damit sozia-
le Strukturen wie die Sprache, ungeschriebene Regeln des Zusammenlebens usw. 
gemeint, was nicht unbedingt im Anschluss an eine spezifische strukturtheo
retische oder strukturalistische Tradition zu lesen ist. Gleiches gilt für Begriffe 
wie Kultur, Ordnungen, Gesellschaft, Praxis, Netzwerke, Akteur:innen, Subjekt, 
Material usw. Sie alle werden gerahmt und erläutert, doch die Analysen verstehen 
sich theoretisch breit informiert über verschiedene erziehungswissenschaftliche, 
soziologische, gesellschaftswissenschaftliche und kulturwissenschaftliche Tradi-
tionen im Sinne einer Integrations- und Komplementaritätsperspektive (Kneer 
& Schroer 2009)2 und arbeiten in einem Theorieverständnis, einerseits ganz im 
Sinne der (Cultural) Studies, das nicht einschränkend wirken, sondern ein besse-
res Verständnis der Praxis unterstützen soll, andererseits mit einem Verständnis 
von Theorie als Werkzeug, das angemessen je nach Gegenstand angepasst und 
verändert werden sollte (Reckwitz 2021). 

Um den Forschungsfragen nachzugehen, wird in an erster Stelle die Geschichte 
der Neurodiversitätsbewegung – von den Anfängen hin zu einer politisch wirksa-
men Bewegung – aufgearbeitet (Kapitel 2). In Kapitel 3 werden die grundlegenden 
Begriffe der Analysen definiert: Neurodiversität, die Differenz neurodivergent 
und neurotypisch sowie das Neurodiversitätsparadigma, die Neurodiversitätsbe-
wegung und die Neurodiversitäts-Forschung. Im Anschluss (Kapitel 4) wird eine 
Skizze der Bewegungsforschung gegeben, welche Konzepte vorlegt, die für eine 

2	 Kneer & Schroer (2009) stellen fünf Perspektiven der Beziehung, in diesem Fall soziolo-
gischer, aber hier auch erziehungs-, kultur- und gesellschaftswissenschaftlicher Theorien 
heraus: 1. Konvergenzperspektive, als vorsichtig formulierte schon vorliegende Ähnlich-
keit und Übereinstimmung der theoretischen Ansätze; 2. Integrationsperspektive, als ver-
einheitlichende Zusammenführung von Theorien, deren Konvergenz noch nicht vorliegt, 
u. a. mit dem Ziel einer Großtheorie; 3. Konkurrenzperspektive, als Wettbewerb zwischen 
theoretischen Ansätzen, die sich ex negativo aufeinander beziehen; 4. Komplementari-
tätsperspektive, als Arbeitsteilungs- und Ergänzungsverständnis, als Betrachtung unter-
schiedlicher Aspekte und Ausschnitte der sozialen Welt; 5. Indifferenzperspektive, als Ne-
beneinander von Theorien ohne Beziehung und Zusammenhang aufgrund divergierender 
Vokabulare und Paradigmen.



15

Analyse der Neurodiversitätsbewegung sehr hilfreich sind und Anwendung fin-
den. Hier wird auch eine Verortung dieser Studie in der Erziehungswissenschaft-
lichen Bewegungsforschung vorgenommen. Den Abschluss dieses ersten großen 
Blocks bildet das Kapitel „Neurodiversität und Autismus“ (Kapitel 5), in welchem 
zahlreiche Querbezüge zwischen Neurodiversität und Autismus gezogen werden. 

Der zweite große Block des Buches stellt die Fundierung einer Forschungsper-
spektive dar, die als Neurodiversity Studies verortet wird. Als grundlagentheore-
tische Basis werden die Bezüge zu den Studies sowie die Relation Naturalisierung 
und Kulturalisierung aufgegriffen (Kapitel 6). Auf Basis eines praxeologischen 
Zugangs wird die Ebene der Performativität von Neurotypik und Neurodiversität 
diskutiert, zudem werden aus den Schlussfolgerungen vier Diskursmächte eines 
Modells der neurotypischen Matrix herausgearbeitet (Kapitel 7). Kapitel 8 stellt 
abschließend für die Grundlegung der Neurodiversity Studies methodologische 
und methodische Überlegungen vor.

Kapitel 9 enthält vier empirische Rekonstruktionen, bei der mit der hier neu 
geschlussfolgerten diversitätsbewussten rekonstruktiven Methode vorgegangen 
wurde.

In den Kapiteln 10, 11, 12 und 13 werden vier Fazits gezogen – jeweils aus 
unterschiedlicher Perspektive: Kapitel 10 fasst zusammen, was die Neurodiver-
sitätsbewegung bewegt und welche Probleme noch zu bearbeiten sind. Kapitel 11 
bearbeitet verschiedene Modelle von Neurodiversität und stellt mit dem Neuro-
diversitätskompass ein neues Modell zur Diskussion. Kapitel 12 erörtert ganz im 
Sinne der Studies die Gesellschaft, die zur Hervorbringung von Neurodivergenz 
beiträgt; konkret wird das Dispositiv der Neurotypik herausgearbeitet und mit 
dem Modell der neurotypischen Matrix unterfüttert. Das abschließende Kapi-
tel 13 zieht erziehungswissenschaftliche Schlussfolgerungen für eine neurodiver-
sitätsbewusste, -akzeptierende und -reflexive Pädagogik.



17

2	 Die Geschichte der Neurodiversitätsbewegung

Der Begriff der Neurodiversität wird erst seit 1998 verhandelt. In den meisten 
Abhandlungen wird auf einen journalistischen Beitrag von Harvey Blume (1998) 
verwiesen, der steigende Raten von Menschen im Autismus-Spektrum in der 
aufstrebenden Digitalisierungs- und Start-Up-Szene des Silicon Valley in Ka-
lifornien diskutierte – allerdings wird, so Lius Kritik, dies mit einem Stereotyp 
von Autismus als technologische Savants gleichgesetzt (Liu 2017). Dennoch wird 
damals schon die These formuliert, dass Neurodiversität für die Menschheit 
ähnlich bedeutsam sein könnte, wie Biodiversität für das Leben im Allgemeinen 
(Blume 1998). 

Die Ideen der Neurodiversitätsbewegung, die spezifisch Autismus betreffen, 
bestanden allerdings schon länger. Folgt man Foucault (1973), dass Diskurse und 
damit Begrifflichkeiten durch Kontingenz der Geschichte entstehen, gilt es auch 
zu fragen, welche Ereignisse und diskursiven Beiträge den Begriff der Neurodiver-
sität, wie wir ihn jetzt verstehen, erst hervorgebracht haben bzw. die Bedingungen 
schufen, um die Entwicklung einer sozialen Bewegung zu ermöglichen – immer 
im Wissen, dass alle Begriffe, Diskurse und Praktiken, die soziohistorisch geprägt 
und entstanden sind, sich auch ganz anders hätten entfalten und entwickeln 
können oder vielleicht gar nicht in die öffentliche bzw. breite Aufmerksamkeit 
hätten kommen können.

2.1	 Der Beginn neurodivergenter Selbstvertretung

In den Jahren und Jahrzehnten nach den ersten psychiatrischen Beschreibungen 
des Autismus-Spektrums (für historische Aufarbeitungen der Begriffsgeschichte, 
Diagnoseentwicklung und Veränderung der Autismusbilder vgl. Feinstein 2010; 
Waltz 2013; Silberman 2015; Donvan & Zucker 2016; Evans 2017; Schwarz 2020; 
Cutler 2022) gab es immer wieder Kritiken und Zweifel am institutionalisierten 
Umgang mit autistischen Kindern und Jugendlichen sowie an psychiatrischen 
Schlussfolgerungen. Doch während Expert:innen und Eltern mehr oder weni-
ger Gehör fanden (auch hier in Deutschland: z. B. Feuser 1979; Rödler 1983), so 
wurden doch autistische Menschen selbst jahrzehntelang nicht in den Diskurs 
einbezogen (Theunissen 2020).

Mit den 1990ern änderte sich das. Auf den beginnenden Paradigmenwechsel 
nahm die amerikanische Professorin Temple Grandin einen großen Einfluss – 
über ihre gesamte Karriere hinweg. Sie begann in den 1980ern (Grandin & Sca-
riano 1986) und publizierte und forschte nie nur in ihrer Kerndisziplin, dem 
Nutztieranlagendesign (‚livestock equipment design‘), sondern stets auch über 



18

das autistische und später das neurodiverse Gehirn (Grandin 1995, 2008, 2012, 
2015; Grandin & Panek 2013, 2014).

„In May 1989, a lanky, sandy-haired industrial designer sporting a Western 
suit and Texas tie stepped up to the podium at a conference of autism pro-
fessionals and educators in Chapel Hill, North Carolina. The focus of the 
gathering, prompted by the release of Rain Man five months earlier, was 
‚high-functioning individuals with autism‘, and the featured speaker cer-
tainly filled the bill. ‚I am a 44-year-old autistic woman who has a successful 
international career designing livestock equipment‘, she began. ‚I completed 
my Ph.D. in Animal Science at the University of Illinois in Urbana and I am 
now an Assistant Professor of Animal Science at Colorado State University.‘ 
Her name was Temple Grandin, and she was not yet widely known outside 
autism circles.“ (Silberman 2015, S. 461)

Temple Grandin trug maßgeblich dazu bei, Jahrzehnte der Stigmatisierung zu 
identifizieren und zu beenden – wenn auch gegen erheblichen Widerstand zu 
Beginn ihres ‚Coming-Outs‘. Die Idee einer Autistin mit Promotion und er-
folgreicher internationaler Karriere erschien klinischen Mediziner:innen, 
Psychiater:innen und anderen Expert:innen als unmöglich. 

Ihre Bekanntheit, die nicht nur durch ihre eigenen Bücher und Auftritte, 
sondern auch durch den Bestseller „An Anthropologist on Mars“ von Oliver 
Sacks (1995) sowie später die Verfilmung „Temple Grandin“ (2010), vorange-
trieben wurde, nutzte sie, um zahlreiche Botschaften über Autist:innen und das 
autistische Gehirn weiterzuverbreiten. Silberman berichtet:

„Grandin also noticed how many parents at autism conferences were gifted 
in technical fields. ‚Early on I met a family with two severely autistic nonver-
bal kids. Dad was a computer programmer and Mom was a chemist. ‚Both 
super-smart‘, she says. ‚I saw lots and lots of cases like this. I started to think 
of autistic traits as being on a continuum. The more traits you had on both 
sides, the more you concentrated the genetics. Having a little bit of the traits 
gave you an advantage, but if you had too much, you ended up with very se-
vere autism.‘ She warned that efforts to eradicate autism from the gene pool 
could put humankind’s future at risk by purging the same qualities that had 
advanced culture, science, and technological innovation for millennia. The 
maker of the first stone spear, she observed, was likely a lone autistic at the 
back of the cave, perseverating over the subtle differences between various 
types of rocks – not one of the ‚yakkity yaks‘ chattering away in the firelight.“ 
(Silberman 2015, S. 464)



19

Dieser Ansatz kann als revolutionär für die 1990er Jahre gewertet werden. Be-
stimmte Eigenschaften des Gehirns sorgen für bestimmte Kompetenzen und 
genau diese Eigenschaften sind es aber auch, die, wenn zu viele davon zusam-
menkommen, eine Form von Autismus bedingen können, die große Beeinträchti-
gungen mit sich bringen können. Eine Perspektive, die auch in Studien der Neu-
rowissenschaften Jahre später aufgerufen werden wird (für einen exemplarischen 
Überblick vgl. Theunissen 2020).

2.2	 Don’t Mourn for Us – Jim Sinclairs Manifest der 
Neurodiversitätsbewegung

Die Historikerin Sarah Pripas-Kapit (2020), selbst Autistin und Neurodiversi-
tätsadvokatin, arbeitet die Bedeutung der Arbeiten von Temple Grandin und 
Margaret M. Scariano (1986) und Donna Williams (1992) als Vorarbeiten für 
die Bewegung heraus, doch es war vor allem John Sinclair, der der sozialen Be-
wegung den bedeutsamen Anstoß verlieh. Auch er saß 1989 in Chapel Hill im 
Publikum, als Temple Grandin mit ihrem Vortrag begann, die Autismus-Welt 
auf den Kopf zu stellen und damit auch ihre lebenslange Selbstvertretung als und 
für Autist:innen – und später Neurodiversität.

So begann Sinclair Anfang der 90er, immer aktiver mit Fachtexten und 
aktiven Tagungsteilnahmen in den Diskurs um Autismus einzusteigen – man 
könnte sagen schon im Sinne eines intellektuellen Aktivismus. Dieser Diskurs 
wurde damals, wie auch Grandin und Williams das feststellten, ausschließlich 
von Fachleuten geführt, die selbst nicht autistisch waren. Während vor allem die 
kritischen Texte bekannt wurden, allen voran das viel zitierte „Don’t Mourn for 
Us“ (s. u.), versuchte er auch, vor allem in den früheren Publikationen zwischen 
Fachleuten und Autist:innen zu vermitteln – wenn auch stets mit kritischem 
Blick. Über eine Konferenz in Chapel Hill schreibt er: 

„In May of 1989, I drove 1200 miles to attend the tenth annual TEACCH 
conference, where I learned that autistic people can’t drive.“ (Sinclair 1992)

Nach diesem Besuch schlussfolgert er, dass viele Fachleute begannen, nicht nur 
ihr eigenes Wissen in Frage zu stellen, und versuchen würden, Menschen im 
Autismus-Spektrum besser zu verstehen, sondern dass sie diese Perspektive des 
Nicht-Verstehens auch anerkennen. Und so versucht er, eine Brücke zwischen 
der Innen- und Außenseite (‚Inside-Out‘) zu schlagen und verschiedene Aspekte 
herauszuarbeiten. Neben einigen Klarstellungen („Being Autistic Does Not Mean 
Being Mentally Retarded“, „Being Autistic Does Not Mean Being Emotionally 
Disturbed“ & „Being Autistic Does Not Mean Being Uncaring“ (Sinclair 1992)) 
finden sich schon hier Gedanken, die die Neurodiversitätsbewegung prägen 



20

werden: soziale Faktoren führen zu Behinderung, nicht der inhärente Autismus3; 
die Erwartungen ‚nicht-autistischer‘ Menschen als limitierender Faktor im Leben 
von Menschen im Autismus-Spektrum; die nur langsame Entwicklung sonder-
pädagogischer Praxis; eine verstehende Perspektive in Bezug auf Autismus zu 
entwickeln; die Perspektive, sich wie ein Alien zwischen anderen Bewohner:innen 
in seiner Heimat zu fühlen. 

„Being autistic does not mean being inhuman. But it does mean being alien. 
It means that what is normal for other people is not normal for me, and what 
is normal for me is not normal for other people. In some ways I am terribly 
ill-equipped to survive in this world, like an extraterrestrial stranded without 
an orientation manual.
But my personhood is intact. My selfhood is undamaged. I find great value 
and meaning in my life, and I have no wish to be cured of being myself. If you 
would help me, don’t try to change me to fit your world. Don’t try to confine 
me to some tiny part of the world that you can change to fit me. Grant me 
the dignity of meeting me on my own terms – recognize that we are equally 
alien to each other, that my ways of being are not merely damaged versions 
of yours.“ (Sinclair 1992)

Vor allem Aussagen, wie ‚I have no wish to be cured of being myself ‘ sowie ‚my 
ways of being are not merely damaged versions of yours‘ finden sich in späteren 
Publikationen von Bewegungsanhänger:innen. 

Noch klarer wird Sinclair im als ‚Manifest der Neurodiversitätsbewegung‘ 
(Pripas-Kapit 2020) bezeichneten Artikel „Don’t Mourn for Us“, der sich an 
Eltern richtet, die ein Kind mit Autismus bekommen haben. Er basiert auf ei-
nem Vortrag, der erstmals 1993 im Newsletter Our Voice des ‚Autism Network 
International‘ (ANI) publiziert wurde. Mittlerweile ist er mehrfach republiziert, 
unter anderem in der ersten Ausgabe von ‚Autonomy, the Critical Journal of 
Interdisciplinary Autism Studies‘ (2012). 

Silberman (2015) verweist auf einen Vortrag von Susan Moreno Ende der 
1980er, der Mutter einer autistischen Tochter, die über die Trauerverarbeitung 
nach der Geburt eines Kindes mit Behinderung spricht. Sinclair saß damals im 
Publikum.

3	 Das soziale Modell von Behinderung erfreute sich damals hoher Popularität. Allerdings 
ist nicht bekannt, ob Sinclair diese diskursive Perspektive bekannt war. Dennoch lassen 
sich seine Ausführungen so interpretieren, dass sie in die gleiche Richtung, wie das soziale 
Modell argumentieren würden (Pripas-Lapit 2020).



21

„It is as if the child they have dreamed about suddenly is missing, replaced 
by a child with a very different future, […] I definitely feel that this was the 
case for Marco and me. Out hearts broke; we felt angry, guilty, and afraid. 
This unique mourning is not an experience that goes in exact stages and the 
goes away. It stays with parents on and off and in varying degrees for the rest 
of their lives“ (Moreno, zit. n. Silberman 2015, S. 481)

Während einige Psycholog:innen dieser Zeit wesentlich drastischere Worte für 
diese Perspektive der Veränderung der Träume und Projektionen von Eltern 
durch Kinder mit Beeinträchtigungen fanden und Moreno ihren Vortrag mit 
sehr positiven Äußerungen der Bereicherung ihres Lebens durch ihre Tochter 
abschloss, so sagte Jim Sinclair doch später, dass sich solche Äußerungen von 
einer Frau, die er als ‚Ally‘ ansah, wie Betrug anfühlten. Er behielt seine Notizen 
und fing an, selbst einen Vortrag zu schreiben, den er 1993 auf einer Konferenz 
der Autism Society of Canada for Inclusion in Toronto vor 2300 Teilnehmer:innen 
hielt. Im selben Jahr erschien schließlich die verschriftlichte Version im News-
letter Our Voice (Volume 1, Nr. 3, 1993).

„This is what we hear when you mourn over our existence. This is what we 
hear when you pray for a cure. This is what we know, when you tell us of your 
fondest hopes and dreams for us: that your greatest wish is that one day we 
will cease to be, and strangers you can love will move in behind our faces.“ 
(Sinclair 1993)

Es geht einerseits darum, Eltern zu verdeutlichen, dass es nicht der Autismus 
ist, der einen traumatischen Einschnitt im Leben der Familien bedeutet, son-
dern die Verarbeitung der Erkenntnis, dass die Erwartung an das erhoffte Kind 
enttäuscht wurde. 

„Parents often report that learning their child is autistic was the most trau-
matic thing that ever happened to them. Non-autistic people see autism as a 
great tragedy, and parents experience continuing disappointment and grief 
at all stages of the child’s and family’s life cycle.
But this grief does not stem from the child’s autism in itself. It is grief over 
the loss of the normal child the parents had hoped and expected to have.“ 
(Sinclair 1993)

Diese Kernbotschaft verweist schon zu Beginn des Artikels auf die Bedeutung 
der kulturellen Zuschreibung, dass Eltern ‚normale‘ Kinder bekommen, mit der 
Eltern zuerst zurechtkommen müssen. Doch diese kulturelle Annahme, die sich 
in der zu verarbeiteten Differenz von Erwartung und Realität sowie der Projektion 
der eignen ‚Trauer‘ (‚grief ‘) auf das autistische Kind ausdrücken kann, schadet 



22

beiden, Eltern und Kind, so Sinclair – und zwar weit mehr, als die praktischen 
Schwierigkeiten, die ein Leben mit einem autistischen Menschen mit sich brin-
gen. Das Neue an seinen Aussagen war, im Kontrast zu bisherigen autistischen 
Autor:innen, die ihre persönlichen Erfahrungen wiedergaben und die Probleme 
betonten, die Autismus mit sich brachten, dass die Perspektive auf die kulturell 
bedingten Probleme gelenkt wurde, die eben nicht direkt auf Autismus zurück-
zuführen sind. 

In seiner Adressierung der Eltern hebt er drei Punkte besonders hervor: (1) 
Autismus ist keine Begleiterscheinung (‚Autism is not an appendage‘), (2) Autis-
mus ist keine undurchdringbare Mauer (‚Autism ist not an impenetrable wall‘) 
und (3) Autismus bedeutet nicht Tod (‚Autism is not death‘).

Zu (1): Autismus sei keine Folge eines Unfalls, keine Wahrnehmungsverar-
beitungsstörung, nicht die Begleiterscheinung einer traumatischen Erfahrung:

„Autism isn’t something a person has, or a ‚shell‘ that a person is trapped 
inside. There’s no normal child hidden behind the autism. Autism is a way of 
being. It is pervasive; it colors every experience, every sensation, perception, 
thought, emotion, and encounter, every aspect of existence.“ (Sinclair 1993)

Was Sinclair daraus schlussfolgert, ist, dass wenn Eltern sich wünschen, dass 
ihr Kind keinen Autismus mehr hätte, sie eigentlich damit sagen, sie wollen ein 
anderes Kind – sie wünschen sich, ihr autistisches Kind würde nicht existieren. 
Wenn Autismus eine Art und Weise des Seins oder des Lebens (‚a way of being‘) 
bedeutet, bedeuten Wünsche auf Heilung, dass autistische Menschen nicht mehr 
Teil der Welt sein sollen. 

Es ist dieser analytische und, man könnte sagen, radikale Grundton, der Sinc-
lairs Äußerungen zu einem Manifest für eine soziale Bewegung werden lässt. Die 
Ablehnung einer Gleichsetzung von Autismus und Krankheit verweist erneut auf 
Parallelen zum sozialen Modell von Behinderung – wobei die Relation Autismus 
und Behinderung noch zu klären bleibt. 

Zu (2): Der Bezug zur undurchdringbaren Mauer bezieht sich auf ein Vorur-
teil, dass autistische Menschen in ihrer eigenen Welt leben würden. Er verweist 
darauf, dass Eltern dazu neigen würden, autistische Kinder genauso zu sehen – in 
ihrer eigenen Welt. Dies fußt vor allem auf den Kommunikationsschwierigkeiten, 
die zwischen autistischen und nicht-autistischen Menschen bestehen:

„You try to relate to your autistic child, and the child doesn’t respond. He 
doesn’t see you; you can’t reach her; there’s no getting through. That’s the har-
dest thing to deal with, isn’t it? The only thing is, it isn’t true.“ (Sinclair 1993)



23

Die Schwierigkeit liegt im nicht geteilten Verstehen der Signale und Bedeutungen, 
die Eltern benutzen. Doch es ist Sinclair wichtig, deutlich zu machen, dass kein 
Unverständnis oder eine Unfähigkeit zur Verständigung bestehen, sondern die 
Kommunikation so zu verstehen wäre, als ob man ein tiefgründiges Gespräch 
mit jemandem führen wollte, der überhaupt kein Verständnis der eigenen Spra-
che besitzt. Und nicht nur das: „autism goes deeper than language and culture; 
autistic people are ‚foreigners‘ in any society.“ (Sinclair 1993). Die Eltern-Kind-
Kommunikation sowie ihre Beziehung wird also nie ‚normal‘ sein. Nach Sinclair 
ist es immer eine Sozialität, in der autistische Menschen Aliens sind – auch hier 
wird die Alien-Metapher angerufen. Pointiert verweist er schließlich darauf, dass 
ein Weg zur Kommunikation mit autistischen Menschen allerdings durchaus 
möglich ist – autistische Menschen würden schließlich tagtäglich einen Weg 
finden, mit neurologisch-typischen Menschen zu kommunizieren. 

Elemente, die in diesem Abschnitt erläutert werden, die für die Neurodiver-
sitätsbewegung historisch von Bedeutung sein werden, sind: das Element der 
Kommunikation ähnlich der einer anderen Sprache in einem anderen Kultur-
kreis; das Element der Erfahrung dauerhafter Divergenz von kulturell geprägten 
Normvorstellungen; die Kommunikationserfahrungen, die durch gegenseitige 
Fremdheit (‚alien territory‘) geprägt sind (wenn sich beide Seiten auf Interaktion 
einlassen). 

Zu (3): Der dritte Abschnitt bearbeitet die Erwartungen von Eltern an die 
Beziehung zu ihren autistischen Kindern, die, so Sinclair, nie so sein wird, wie 
Eltern sie sich vorstellen. Selbst wenn Kinder mit einer Beeinträchtigung der 
intellektuellen Fähigkeiten geboren werden, können sie doch eine Beziehung 
aufbauen, wie Eltern sie erwarten – doch autistischen Kindern sei dies nicht mög-
lich. Und dieses Ausbleiben einer Beziehung (‚non-occurrence of the expected 
relationship‘) bewirke einen Großteil der Trauer der Eltern (‚griefing parents‘). 
Er vergleicht diese Art der Verarbeitung mit der einer Totgeburt. Und diese Art 
der Trauerverarbeitung habe eben nichts mit Autismus zu tun, sondern mit un-
erfüllten Erwartungen (‚shattered expectations‘). 

„You didn’t lose a child to autism. You lost a child because the child you waited 
for never came into existence. That isn’t the fault of the autistic child who does 
exist, and it shouldn’t be our burden. We need and deserve families who can 
see us and value us for ourselves, not families whose vision of us is obscured 
by the ghosts of children who never lived. Grieve if you must, for your own 
lost dreams. But don’t mourn for us. We are alive. We are real. And we’re here 
waiting for you“ (Sinclair 1993)

Auch Eltern-Organisationen sollten nicht dieser Logik folgen. Es solle nicht um 
Therapie oder Anpassung gehen, sondern Eltern könnten als Unterstützer:innen 
autistischer Erwachsener Barrieren und gesellschaftliche Vorurteile bekämpfen.



24

„This is what I think autism societies should be about: not mourning for what 
never was, but exploration of what is. We need you. We need your help and 
your understanding. Your world is not very open to us, and we won’t make 
it without your strong support. Yes, there is tragedy that comes with autism: 
not because of what we are, but because of the things that happen to us. Be 
sad about that, if you want to be sad about something. Better than being sad 
about it, though, get mad about it – and then do something about it. The 
tragedy is not that we’re here, but that your world has no place for us to be.“ 
(Sinclair 1993)

Sinclair schließt mit einer direkten Ansprache der Eltern:

„After you’ve started that letting go, come back and look at your autistic child 
again, and say to yourself: ‚This is not my child that I expected and planned 
for. This is an alien child who landed in my life by accident. I don’t know who 
this child is or what it will become. But I know it’s a child, stranded in an alien 
world, without parents of its own kind to care for it. It needs someone to care 
for it, to teach it, to interpret and to advocate for it. And because this alien 
child happened to drop into my life, that job is mine if I want it.‘
If that prospect excites you, then come join us, in strength and determination, 
in hope and in joy. The adventure of a lifetime is ahead of you.“ (Sinclair 1993)

Für die Neurodiversitätsbewegung gilt ‚Don’t Mourn for Us‘ weiterhin als einer 
der aussagekräftigsten Texte: 

„‚Don’t Mourn for Us‘ by Jim Sinclair is one of the earliest pieces I read about 
Neurodiversity and Autistic Identity, and still the most powerful.“ (Neuro-
diversity Netzwerk Differently Wired 2020)

Sinclair vertritt eine Vision einer besseren Welt für Menschen mit Autismus, eine 
Welt mit veränderten Normen und sozialen Erwartungen. Seine Forderung, für 
Rechte von Menschen mit Autismus und veränderte Einstellungen einzutreten, 
ein autistisches Krankheitsverständnis abzulegen und die Herausforderung der 
Unterstützung einer Entwicklung von Kindern, zu denen immer eine Beziehung 
der Fremdheit bestehen wird, waren zu der Zeit der Veröffentlichung radikal und 
kosteten Sinclair auch berufliche Chancen. Pripas-Kapit (2020, S. 35) verweist 
auf seinen beruflichen Aufstieg als professioneller Sprecher und Berater in den 
Rehabilitationspädagogiken, die durch diese öffentlichen Äußerungen zu einem 
Ende kamen. Und auch wenn er in der Folge sogar zeitweise obdachlos war, 
führten seine Gedanken und Schriften zu einer aktivistischen Bewegung, die 
ihre Einstellung zu Autismus und Neurotypik veränderte. Es ist die Kernidee von 
‚Don’t Mourn for Us‘, die auch einen intellektuellen Aktivismus prägt: Es wird 



25

nicht länger über persönliche und biografische Erzählungen von Autismus als 
Tragödie oder Gefängnis berichtet, sondern es werden allgemein gültige Prinzipi-
en, Ansätze und Welterklärungen formuliert – und zwar durch die Aktivist:innen 
selbst, die nicht länger auf Bestätigung von Eltern und Fachleuten warten. 

2.3	 Netzwerke und Organisationen als bewegungsfördernd

Es gab mehrere Netzwerke und Organisationen, die aus den Kreisen autistischer 
Selbstvertreter:innen entstanden. Die erste vierteljährliche Publikation war der 
‚Residual Autism Newsletter‘ – später umbenannt in MAAP (‚more able autistic 
people‘) – der durch die Mutter eines autistischen Mädchens, Susan Moreno 
(dieselbe, die Sinclair zu „Don’t Mourn for Us“ inspirierte), gegründet wurde 
(Silberman 2015). Dieser stellte über einige Jahre eine Plattform für autistische 
Publikationen, Gedichte, Essays usw. dar, allerdings wurden die Beiträge lange 
anonymisiert publiziert. Moreno stellte in der Folge den Kontakt zwischen der 
australischen Bestsellerautorin Donna Williams (1992), Jim Sinclair und einer 
weiteren Autorin des Newsletters, Kathy Lissner, her, die das erste Netzwerk der 
Welt gründeten, das ausschließlich von Autist:innen betrieben wurde – nach-
dem sie bei persönlichen Treffen die Bedeutung eines expliziten ‚autistic space‘ 
erkannten. Das Autism Network International (ANI) übernahm keine politischen 
Vertretungsaufgaben, prägte aber einen bedeutenden Neologismus: „neurotypi-
cal“ (Silberman 2015, S. 478). 

Interessanterweise war der Begriff zu Beginn vor allem parodistisch gemeint, 
was auch gegen die Expert:innen gerichtet war, die autistischen Menschen Humor 
absprachen. 

„Carrying the meme to its logical extreme, an autistic woman named Laura 
Tisoncik launched an official-looking website in 1998 credited to the Insti-
tute for the Study of the Neurologically Typical. ‚Neurotypical syndrome is 
a neurobiological disorder characterized by preoccupation with social con-
cerns, delusions of superiority, and obsession with conformity‘, the site’s FAQ 
declared. ‚There is no known cure.‘“ (Silberman 2015, S. 479)

Neben der Einführung des Terminus der Neurotypik fand auch hier die heute 
immer noch favorisierte und bedeutsame Identity-First-Language (Walker 2021; 
Lindmeier 2023) ihren Ursprung, in Abgrenzung zu ‚Menschen mit Autimus‘, vor 
allem durch die Ablehnung der problembehafteten Zuschreibung, die mit dem 
Anhängsel ‚mit Autismus‘ einher geht. Konkret benannte Jim Sinclair damals 
1999 (republiziert 2013) drei Gründe:



26

(1)	 Autismus kann nicht von der Person getrennt werden: 

„I am usually a person with a purple shirt, but I could also be a person with a 
blue shirt one day, and a person with a yellow shirt the next day, and I would 
still be the same person, because my clothing is not part of me. But autism is 
part of me. Autism is hard-wired into the ways my brain works. I am autistic 
because I cannot be separated from how my brain works.“ (Sinclair 2013)

(2)	Autismus ist nicht nur ein kleiner oder unbedeutender Teil der Person, son-
dern ein äußerst prägender: 

„Characteristics that are recognized as central to a person’s identity are appro-
priately stated as adjectives, and may even be used as nouns to describe people: 
We talk about male and female people, and even about men and women and 
boys and girls, not about people with maleness and people with femaleness. 
We describe people’s cultural and religious identifications in terms such as 
Russian or Catholic, not as person with Russianity or person with Catholicism. 
[…] Yet autism goes deeper than culture and learned belief systems. It affects 
how we relate to others and how we find places in society. It even affects how 
we relate to our own bodies. […] I am autistic because autism is an essential 
feature of me as a person.“ (ebd.)

(3)	 Autismus ist nicht schlecht oder böse: 

„Saying person with autism suggests that autism is something bad, so bad that 
it isn’t even consistent with being a person. Nobody objects to using adjectives 
to refer to characteristics of a person that are considered positive or neutral. 
We talk about left-handed people, not people with left-handedness, and about 
athletic or musical people, not about people with athleticism or people with 
musicality. […] It is only when someone has decided that the characteristic 
being referred to is negative that suddenly people want to separate it from 
the person.“ (ebd.)

ANI publizierte nicht nur den ersten autistisch verwalteten Newsletter, sondern 
verantworte auch die erste autistisch organisierte Konferenz: Autreat 1996. Eine 
Veranstaltung, die heute eher wie ein Musik-Festival wirken würde, mitten in 
der Natur, fernab der sensorisch anspruchsvollen Städte. Mit dem Tagungsthe-
ma ‚Celebrating Autistic Culture‘4 wurde der Gedanke der differenten Kultur 

4	 Auf der ANI Webseite https://www.autreat.com/past-workshops.htm finden sich die 
Referent:innen aller Autreats bis 2012.

https://www.autreat.com/past-workshops.htm


27

schon damals in den Mittelpunkt gerückt. So wurden beispielsweise die Deaf-
Culture der Deaf-Community als Orientierungspunkt für die sich in diesem 
ersten Autreat entwickelnde Autismus-Szene diskutiert.

„In the early 1990s, thanks in large part to the increasing availability of in-
ternet access, a growing number of autistic people throughout the English-
speaking world began connecting with one another and cocreating autistic 
community, autistic culture, and an autistic rights movement.“ (Walker & 
Raymaker 2021)

Es war nicht nur das Pathologie-Paradigma5 und die daraus folgende stigmati-
sierende und teils dehumanisierende und traumatisierende Behandlung von au-
tistischen Menschen, die diese kulturbildenden Veranstaltungen und (digitalen) 
Zusammenkünfte antrieb, sondern vor allem der Widerstand, dem autistische 
Menschen begegneten, die versuchten, diese Ausgangslage zu verbessern: 

„autistics seeking to improve this state of affairs were met with dismissal, 
hostility, and/or violence“ (Walker & Raymaker 2021).

Die politische Selbstvertretung wurde schließlich durch das Autistic Self-Advo-
cacy Network (ASAN) angegangen, doch dies nahm Ausgang von Sinclairs und 
ARIs Ideen: 

„I never would’ve founded ASAN if not for Jim. ASAN might have popularized 
neurodiversity, but Jim Sinclair created it“ (Ari Ne’eman, ASAN-Mitbegrün-
der, zit. d. Pripas-Kapit 2020, S. 36). 

Eine weitere E-Mail-Liste würde für die Bewegung bedeutsam werden: ‚Inde-
pendent Living on the Autism Spectrum (InLv)‘, die von Martin Dekker koor-
diniert wurde (Dekker 2020). Interessant war an dieser, dass vor allem Frauen 
sich beteiligten – in einer Zeit, in der Autismus durch die Psychiatrie weiterhin 
als eine primär männliche Erscheinung betrachtet wurde – und dass Menschen 
mit Dyslexie, ADHS, Dyskalkulie und anderen Diagnosen Teil der Liste waren. 
Die Liste wurde so populär, dass die New York Times darüber berichtete – und 
damit den Anstoß zum Begriff der Neurodiversität gab. 

5	 Dem Pathologie-Paradigma (Walker 2013) folgend gibt es eine kulturell geprägte Art und 
Weise neuronaler Funktionalität oder Konfiguration, die als typisch oder normal gewertet 
wird, während alles, was davon abweicht als pathologisch, also als Störung oder Krankheit 
interpretiert wird. Das Pathologie Paradigma wird als Gegenmodell zum Neurodiversitäts-
paradigma verstanden (vgl. Kapitel 3 Die Begriffe Neurodiversität, Neurodiversitätspara-
digma und Neurodiversitätsbewegung; Grummt 2023). 



28

„In cyberspace, many of the nation’s autistics are doing the very thing the 
syndrome supposedly deters them from doing – communicating – often in 
celebration of the medium that enables them to do so. […] Topics addressed 
by Independent Living […] include jobs, hobbies, ‚sexuality and being dif-
ferent,‘ and the recurrent question of how to relate to what the autistics refer 
to as neurologically typical people – or ‚NT’s‘ in the community’s parlance. 
[…] Yet, in trying to come to terms with an NT-dominated world, autistics 
are neither willing nor able to give up their own customs. Instead, they are 
proposing a new social compact, one emphasizing neurological pluralism.“ 
(Blume 1997; Markierung M. G.)

Der Terminus des neurologischen Pluralismus führte in den folgenden Ge-
sprächen zwischen New-York-Times-Autor Harvey Blume und der Australierin 
Judy Singer schließlich zu einem passenderen Begriff, allerdings nicht ohne auch 
gleichzeitig die gesellschaftliche Bedeutung mit zu betonen: 

„The impact of the Internet on autistics may one day be compared in magni-
tude to the spread of sign language among the deaf.“ (Blume 1997)

2.4	 Die begriffliche Fassung der Idee Neurodiversität

Es ging sowohl Singer als auch Blume nicht nur um Innensichten von autistischen 
Menschen, sondern um eine Vision gesellschaftlicher Veränderung. Sie beide be-
gründeten den Begriff, der den Beginn eines Paradigmenwechsels einläuten sollte.

„Neurodiversity may be every bit as crucial for the human race as biodiversity 
is for life in general. Who can say what form of wiring will prove best at any 
given moment?“ (Blume 1998)

Der Begriff der Neurodiversität wurde im journalistischen Kontext von Harvey 
Blume (1998), im wissenschaftlichen Publikationskontext zum ersten Mal von 
Judy Singer genutzt. Walker verweist auf „the old email listserv discussions“ 
(Walker 2021, S. 43), in denen der Begriff offenbar schon vor diesen immer wieder 
referenzierten Publikationen genutzt wurde. 

„Perhaps it was just one of those ideas whose time had come, and it occurred 
to more than one autistic person around the same time.“ (Walker 2021, S. 43)



29

Aufbauend auf ihre Diplomarbeit (Singer 1997) sowie ihre Newsletterbeiträge in 
Selbstvertretungsgruppen verfasste sie den Artikel „‚Why can’t you be normal 
for once in your life?‘ From a ‚problem with no name‘ to the emergence of a new 
category of difference“ (Singer 1998), der im Allgemeinen als Ursprung nicht nur 
des Begriffs, sondern auch der Weltsicht dahinter, referenziert wird. 

„For me, the key significance of the ‚Autistic Spectrum‘ lies in its call for an 
anticipation of a politics of Neurological Diversity, or ‚Neurodiversity‘. The 
‚Neurological Different‘ represent a new addition to the familiar political 
categories of class / gender / race and will augment the insights of the social 
model of disability.
The rise of Neurodiversity takes post-modern fragmentation one step further. 
Just as the post-modern era sees every once too solid belief melt into air, even 
our most taken-for granted assumptions: that we all are more or less see, feel, 
touch, hear, smell, and sort information, in more or less the same way, (unless 
visibly disabled) are being dissolved.“ (Singer 1998, S. 64)

Wie sie in ihrem 2017 erschienen Buch „NeuroDiversity: The Birth of an Idea“ 
(Singer 2017) beschreibt, ging sie von der Erkenntnis aus, dass die vorhande-
nen (zumindest in den USA genutzten) Kategorien von Behinderung ‚physical‘, 
‚intellectual‘ und ‚psychiatric‘ nicht treffend für Menschen mit der Diagnose 
Asperger-Autismus waren. Die dritte Kategorie (‚Psychiatric Disability‘) bein-
haltete ‚Mental illness‘, wörtlich wohl mit ‚Geisteskrankheit‘ zu übersetzen, was 
sie als Stigma bezeichnet, in dem alles zusammengefasst wurde, was die Medizin 
nicht erklären konnte (Singer 2017, S. 10). Dies hätte damals dazu geführt, dass 
viele autistische Menschen, zumindest die, die es sich leisten konnten, psycho-
dynamische Therapien verschrieben bekamen – auf der Suche nach Traumata, 
die die Verhaltens- und Denkweisen erklären konnten. 

Gleichzeitig konnte sie keine adäquaten ‚behinderungsbezogenen Kategorien‘ 
(‚existing disablitiy categories‘) finden, die ‚hochfunktionalen oder Asperger Au-
tismus‘6 beschreiben konnten. Demensprechend spricht sie von einer ‚neuen Ka-
tegorie von Behinderung‘ (Singer 2017, S. 10). Im Anschluss an das soziale Modell 
von Behinderung, eine sozialkonstruktive Perspektive, aber auch im Anschluss 
an biologisch-neurowissenschaftliche Vorarbeiten sowie die Perspektive der Bio-
diversität arbeitet sie schließlich die Idee der Neurodiversität heraus. Das Ziel 
dieser ersten Arbeit war vor allem eine analytische Perspektive – im Gegensatz 
zum politischen Kampfbegriff, der Neurodiversität später auch werden würde. 

6	 Das Konzept der Hoch- und Niedrigfunktionalität steht heute in starker Kritik und wird 
nur noch selten genutzt. Auch der Begriff des Asperger Autismus findet heute keine An-
wendung mehr, einerseits wegen der Novellierung der Diagnoserichtlinien, andererseits 
wegen mittlerweile bekannt gewordener Aktivitäten von Hans Asperger im Rahmen der 
Kinder-Euthanasie zur Zeit des Nationalsozialismus.



30

Heutige Begriffsverständnisse verknüpfen beides: eine analytische und kritische 
Ebene (vgl. Kapitel 3 Die Begriffe Neurodiversität, Neurodiversitätsparadigma 
und Neurodiversitätsbewegung).

Der Anschluss an Behinderungskategorien ist ein heute weniger relevanter 
Anker; bedeutsamer erscheint die Einreihung in Diversitätsdimensionen wie 
Gender, Class und Race, was noch in den Kapiteln 3 Die Begriffe Neurodiversität, 
Neurodiversitätsparadigma und Neurodiversitätsbewegung und 7 Zur Performa-
tivität von Neurodiversität genauer bearbeitet wird. 

„Autistic activists began to recognize that autistics were an oppressed mi-
nority group whose oppression in some ways followed similar patterns to 
the oppression of other minority groups. For example, researchers studying 
autistic people always started from the unquestioned assumption that autism 
was a medical pathology and that being autistic was inherently inferior to 
being nonautistic; this assumption biased and warped autism-related research 
in much the same way that sexist and racist assumptions have historically 
biased and warped so-called ‚scientific‘ discourses about women and people 
of color.“ (Walker & Raymaker 2021)

Ein Nebenschauplatz der Neurodiversitätsbewegung, der in dieser Zeit der Ent-
stehung des Neurodiversitätsbegriffs relevanter wurde, sind die Elternvereine. 
Kapp weist einigen von ihnen eine Unterstützungsfunktion, anderen eine Un-
terdrückungsfunktion zu:

„Marginalization of non-autistic people by nonautistic relative-led autism 
organizations catalyzed the movement […] Celebratory acts for parents toward 
autistic children such as learning to speak their child’s language and even 
accepting autism as part of their child’s identity, and ameliorative acts like 
parents teaching their child adaptive skills to cope in wider society, both show 
nearly universal support among the autism community – including ‚pro-cure‘ 
parents and ‚pro-acceptance‘ autistic people, yet many of the more powerful 
parental organizations have behaved in dehumanizing and polarizing ways 
toward autistic people, such as using fear and pity as fundraising strategies 
and seeking an end to all autistic people regardless of their preferences“ (Kapp 
2020, S. 5).

Diese mächtigen Elternvertretungen würden Begriffe wie „Familien mit Autis-
mus“ benutzen, autistischen Menschen die Fähigkeit zur Selbstvertretung ab-
sprechen (Kapp 2020, S. 5) und teilweise sogar das Lebensrecht der autistischen 
Kinder in Frage stellen (daVanport 2020, S. 148). Doch das Internet ermöglichte 
auch hier das Teilen von problematischen Videos, Schriften und Beiträgen dieser 



31

Elternvereinigungen, weshalb eine Abgrenzung von diesen ein Teil der Bewe-
gung wurde (und auch heute noch ist: Kapitel 9.3 Rekonstruktion – Changing 
the Narrative).

2.5	 Von Cyberspace zu Autistic Space

Neben den ersten Newslettern, in denen auch Singer ihre Schriften zuerst pu-
blizierte, bildeten sich mit dem Boom des Internets ganze Webportale, die 
Autist:innen aus der ganzen Welt dazu verhalfen, sich auszutauschen und einen 
gemeinsamen (digitalen) Raum zu finden – vom Cyberspace zu ‚autistic space‘ 
(Seidmann 2020). 

Nach den ersten Versuchen der Plattform ‚Aspergia‘ war es vor allem das 
Portal ‚Wrong Planet‘ (wrongplanet.net), das, unter anderem durch glückliche Zu-
fälle bedingt, viele Tausende Nutzer:innen ansprach und eine große Community 
begründete. Das Portal selbst wurde von zwei Jugendlichen in die Welt gerufen, 
die sich selbst als Nerds wahrnahmen und als talentierte Digital Natives keine 
Schwierigkeiten hatten, eine Webseite auf die Beine zu stellen, die alle bisherigen 
Autismus-Portale in Sachen Nutzbarkeit überflügelte (Silberman 2015). 

„The revenge of the nerds was taking shape as a society in which anyone who 
had access to a computer and a modem could feel less disabled by the limita-
tions of space and time.“ (Silberman 2015, S. 493)

Das Portal Wrong Planet ist heute noch aktiv und bietet mittlerweile nicht mehr 
nur einen ‚Autistic Space‘ sondern einen ‚Neurodiversity Space‘. Mit über einer 
Millionen Beiträgen und vielen tausenden Nutzer:innen wurden in einer Zeit, 
in der es noch keine sozialen Netzwerke gab, schon hier Räume geschaffen, die 
aus (vor allem jungen) Menschen, die bisher Schwierigkeiten hatten, am sozia-
len Raum zu partizipieren und sicherlich teilweise eine Selbstwahrnehmung als 
Einzelgänger:innen unterschrieben hätten, eine soziale Gruppe machte.

Der Wechsel von einer Dominanz der Rhetorik der Störung und Krankheit, 
die die professionelle Welt des Autismus und anderer Neurodivergenzen in den 
1990ern und 2000ern begleitete, hin zu einer Zelebrierung der Diagnose, die 
die Pathologisierung massiv in Frage stellte, nahm hier ihren Anfang. Doch 
waren es zu dieser Zeit vor allem Jugendliche, die die digitalen Räume nutzten. 
Und ihr Einfluss war begrenzt. Doch auch dies sollte sich ändern – sicherlich 
auch deswegen, das kann m. E. hier als These formuliert werden, weil aus den 
aktiven Jugendlichen aktivistische Erwachsene wurden, die die Spielregeln des 
gesellschaftlichen und wissenschaftlichen Diskurses so gut verstanden, dass sie 
ihn selbst mitgestalten würden.

https://wrongplanet.net


32

2.6	 Erste Bewegungserfolge

Kampagnen, die Autismus massiv pathologisieren, waren auch für die Zeit der 
1990er und 2000er noch nichts Außergewöhnliches. Vor allem ‚Autism Speaks‘, 
eine Non-Profit-Organisation, die sich auf die Finanzierung von Forschungen 
zu Behandlungsmethoden von Autismus spezialisierte, argumentierten immer 
wieder über das Narrativ der Krankheit, teils das einer ‚autistischen Epidemie‘.

„Autism Speaks has previously called autism a disease, and has said statements 
such as, ‚This disease has taken our children away. It’s time to get them back,‘ 
and have called autistic people ‚burdens‘ and ‚tragedies,‘ and has called autism 
itself an ‚epidemic.‘ In their ‚I am Autism‘ advertisement, Autism Speaks made 
statements such as that autism ‚robs children of their dreams,‘ and that autistic 
children ‚live behind a wall.‘“ (Crosman 2019)

Doch eine besondere Kampagne zog die Aufmerksamkeit der sich immer besser 
organisierten Neurodiversitätsbewegung auf sich, was später die „Ransom Notes 
Affair“ genannt und als einer der bedeutsamsten Erstarkungspunkte der Bewe-
gung bezeichnet wurde (Kras 2010). 

In der Weihnachtszeit des Jahres 2007 ließ das ‚Child Study Center‘ der New 
York University im Rahmen einer ‚public service campaign‘ große und kleine 
Plakate sowie Zeitschriftenwerbungen in New York City anbringen und publi-
zieren, die auf verschiedene psychische Störungen des Kindes- und Jugendalters 
(Bulimie, ADHS, Zwangsstörungen und eben auch Autismus) aufmerksam ma-
chen sollten. Die als ‚ransom note‘ (vgl. Abbildung 1 und 2), also als Lösegeld-
forderung, formulierten und abgedruckten Darstellungen stammten von einer 
Marketingfirma, die auch schon für Autism Speaks tätig war und folgten der 
Idee, dass 12 Millionen Kinder in den USA von psychischen Störungen ‚gefangen 
gehalten‘ würden.

Abbildung 1: Foto eines der an Werbeplakaten durch das  
NYU Child Study Center veröffentlichen ‚Ransom Notes‘



33

Abbildung 2: Foto eines der an Werbeplakaten durch das  
NYU Child Study Center veröffentlichen ‚Ransom Notes‘

Auch wenn diskussionswürdig wäre, ob hier ethische Grenzen überschritten 
wurden oder inwiefern hier ein sehr einseitiges Bild von Neurodivergenzen oder 
Behinderung gezeichnet wurde, ist dieses Ereignis dadurch besonders, da die 
Kampagne durch eine autistische Selbstvertretungsorganisation beendet wurde, 
die gerade erst ein Jahr zuvor gegründet worden war und heute die wohl bedeu-
tendste Selbstvertretungsorganisation in diesem Feld ist: ASAN – Autistic Self 
Advocacy Network. 

Der damals 19-jährige Ari Ne’eman gründete das Netzwerk (gemeinsam mit 
Scott Robertson) nach seinen eigenen Exklusionserfahrungen und den Erfahrun-
gen des politischen Eintretens für seine eigenen Rechte. Es war teilweise Enttäu-
schung über die geringe politische Einmischung und den verhaltenen Aktivismus, 
den er ‚berühmten‘ Autist:innen zuschrieb und teilweise auch die Gelegenheiten, 
die sich ihm in Form von Einladungen in bestimmte Kommissionen und Gremien 
boten, die ihn dazu veranlassten, nicht nur für sich zu sprechen, sondern sich 
als Repräsentant einer Gruppe zu verstehen. Die Motivation der Gründung von 
ASAN war somit die direkte Repräsentation von autistischen Menschen innerhalb 
öffentlicher politischer Diskurse. 

„The ransom notes campaign was ASAN’s collective initiation: proof that 
the people formerly known as ‚patients‘ could redefine the terms of a public 
discussion of autism by a powerful institution.“ (Silberman 2015, S. 500)

Direkt nach dem Start der Kampagne sandte Ne’eman eine formelle E-Mail an die 
Verantwortlichen, in der er seine Sorge über die Plakate zum Ausdruck brachte. 
Sie blieb, wie auch seine Anrufversuche, unbeantwortet. Zwei Tage später initi-
ierte ASAN einen ‚Call-to-action‘, dem die Telefonnummern und E-Mail Adres-
sen der Mitarbeiter des NYU Child Study Center, der Führungsetage der NYU 
Medical Center, der zuständigen Werbefirma BBDO und der Spender:innen, die 
das Asperger Institute der Universität finanzierten, anhingen. 



34

Und nicht nur Netzwerkmitglieder begannen, den Ruf aufzunehmen. Eltern, 
Professionelle und andere Selbstvertretungsorganisationen beteiligten sich auf 
unterschiedlichsten Ebenen. Eine Mutter schrieb in ihrem Blog: 

„Dear Autism,
You don’t have my son; I do.
I will make sure that he is never defined by his autism alone, and I will help 
him to recognize that, although his autism makes some things incredibly 
challenging, it also brings with it remarkable gifts. I will make sure that we 
work on challenges. I will make sure that we celebrate his gifts.
This is only the beginning.
– Mom-NOS“ (Kras 2010)

Ne’eman verbrachte dutzende Stunden damit, die Beschwerden zu koordinie-
ren – auch wenn Erfolg eher aussichtlos erschien: Die New York Universität war 
ein mächtiger Akteur und die Werbefirma BBDO äußerst finanzstark, während 
ASAN zur damaligen Zeit noch nicht einmal ein eigenes Bankkonto besaß. Zu-
dem kontaktierte er andere Selbstvertretungsorganisationen (insgesamt 14 wei-
tere) mit dem Anliegen, einen gemeinsamen Protestbrief zu verfassen und zu 
unterzeichnen – den ASAN dem Child Study Center persönlich übergab.

Nach Anrufen und E-Mails von mehreren Tausend Individuen an die NYU 
nahmen sich auch die großen Medienhäuser der Story an. Und auch wenn der 
Verantwortliche, Dr. Koplewicz, dort erst ein Statement abdrucken ließ, dass 
sie, nachdem er sich mit Kolleg:innen ausgetauscht hätte, den ‚Sturm aussitzen 
würden‘ (Kras 2010), so wurde die Kampagne schlussendlich doch eingestellt.

„Nice try, Dr. Koplewicz, but the storm is only going to get stronger. We’re 
not going to shut up, we’re not going to go away, and we wouldn’t be satis-
fied even if you did drop the autism and Asperger’s ads [and not the others]. 
Playing the divide and conquer game won’t get you anywhere this time. We 
fully intend to keep on raising hell until every last one of those disgusting 
Ransom Notes is taken down, NYU makes a sincere apology, and disability 
rights groups are invited to play a meaningful role in designing a replacement 
ad campaign that promotes understanding and respect.“ (Bloggerin „autistic 
BFH“ zit. nach Kras 2010)

Dieser ‚Sieg‘ der Selbstvertretungsnetzwerke sorgte einerseits für eine gestiegene 
Sensibilisierung der Mainstream-Medien, andererseits dafür, dass die Netzwerke 
erkannten, dass sie durchaus Veränderung bewirken konnten wenn sie zusam-
menstanden. In den folgenden Jahren wirkte ASAN an mehreren Kampagnen ge-
gen Ungerechtigkeiten und für bestimmte politische und juristische Maßnahmen 
mit. 2010 wurde Ari Ne’eman durch Präsident Obama in den National Council 



35

of Disability (NCD) berufen, in dem er über Jahre politische Entscheidungen 
bezogen auf Behinderung beeinflussen konnte – bspw. waren sie in der Debatte 
um Mindestlohn für Menschen mit Behinderung in den USA erfolgreich, was 
in Deutschland – zumindest in Bezug auf die Werkstätten für Menschen mit 
Behinderung – derzeit noch nicht gelungen ist (Silberman 2015).

„We are in a time fraught with opportunities, as well as risks. For a long time 
we spoke truth to power, but didn’t have much power ourselves. Now we are 
moving from an opposition movement to one where we wield some power 
on our own. Doing so means that we also must accept the responsibility that 
comes with this power.“ (Ari Ne’eman in persönlicher Kommunikation mit 
Kras, zit. in Kras 2010)

2.7	 Die Überarbeitung des DSM

The „responsibility that comes with this power“ (ebd.) – diese Verantwortung 
wurde unter anderem in der Überarbeitung des DSM wahrgenommen, auch 
wenn es weiterhin Hürden und Einschränkungen zu überwinden gab. Die fünfte 
Überarbeitung des Diagnostic and Statistical Manual (DSM) war nicht nur für die 
Autismusforschung ein historisch bedeutsames Ereignis (Schwarz 2020), sondern 
auch für die beteiligten Akteur:innen der Selbstvertretungsgruppen – und damit 
schlussendlich auch für die Neurodiversitätsbewegung.

„Because autistic people are shaped by the diagnostic process, one of the 
Autistic Self Advocacy Network’s priorities – as the leading organization 
run by and for autistic people – was to shape that process in return.“ (Kapp 
& Ne’eman 2020, S. 168)

Die primären Ziele von ASAN in der Überarbeitung waren, die bestehenden dia-
gnostischen Ungleichheiten zu beseitigen, den Zugang zur Leistungserbringung 
zu verbessern und einen Verlust an rechtlichem Schutz, sozialer Legitimation und 
Leistungserbringung durch die Einengung der Diagnose zu verhindern (Kapp & 
Ne’eman 2012, 2020). ASAN war Ansprechpartner für die Überarbeitungskom-
mission (DSM-5 Neurodevelopmental Disorders Workgroup) – neben einigen an-
deren Vertreter:innen (auch außerhalb von ASAN) waren vor allem Ari Ne’eman, 
der damalige ASAN-Präsident als Experte für rechtliche und politische Fragen, 
und Steven Kapp, damals Doktorand und ASAN Co-Direktor, als Experte für 
den Forschungsstand beteiligt (Kapp & Ne’eman 2020). 

Beide beschreiben in Kapp & Ne’eman (2020) den Prozess der Einflussnah-
me auf das Gremium das zuständig war für die Überarbeitung der Richtlini-
en. Im Gegensatz zu vorangegangenen ‚grassroots campaigns‘, wie die der eben 



36

beschriebenen Ransom Notes Affair, ging ASAN hochsystematisch und vor allem 
personenbezogen vor, indem gezielt persönliche Beziehungen zu den Gremien-
mitgliedern sowie auch der Gruppe als Gesamtheit aufgebaut wurden. Diese 
Überzeugungsarbeit wurde von umfassenden Recherchen begleitet. Ihr Einbezug 
sowie auch der mehrerer anderer autistischer Wissenschaftler:innen wurde über 
die Überarbeitungszeit schließlich intensiviert und beeinflusste den Diskurs 
um mehrere Themen (u. a. Heilung von Autismus, Masking, die Anpassung der 
Schwere-Skala, die gesteigerte Bedeutung von Inflexibilität und exekutiver Dys-
funktion) maßgeblich. 

Es kam schlussendlich zu einem Paradigmenwechsel im klinischen Autismus-
verständnis (Lindmeier 2020), aber der Prozess der Überarbeitung des DSM selbst 
war nicht nur ein diskursiver, sondern auch ein politischer. Zwei Aspekte schienen 
die Debatte zu Beginn zu bewegen: der starke Fokus der DSM-IV Kriterien auf 
Kinder im Alter von 5–8 Jahren und die damit geringen diagnostischen Mög-
lichkeiten, erwachsene Autist:innen anzuerkennen sowie eine Debatte um eine 
‚Über-Diagnostizierung‘ von Autismus. Letztere ging von klinischen Fachleuten 
aus, beunruhigte aber auch die größer werdenden Autismus-Communities (Kapp 
& Ne’eman 2020). Vor allem beunruhigte der Vorwurf Menschen, die durch die 
Diagnose endlich ein Leben besonderer Gewohnheiten, sozialer Schwierigkeiten 
und anderen typischen autistischen Erfahrungen erklären konnten und zudem 
Zugang zu Unterstützungsleistungen bekamen. 

Eine bedeutsame Änderung war die Einführung eines Spektrums – eine Idee, 
die schon vor der Mitwirkung von ASAN bestand. Während damit die „services, 
supports and accommodations across the lifespan“ (Ne’eman & Kapp 2012) ver-
bessert werden konnten, sorgte der Wechsel hin zu einem Spektrumsparadigma 
auch für Widerstand. Als im ersten Entwurf für die Überarbeitung das ‚Asper-
ger-Syndrom‘ mit den Diagnosen Autistische Störung und atypischer Autismus 
zusammengeführt werden sollte, war auch der Protest aus der Autismus-Com-
munity groß. Tatsächlich zeigte sich im Spektrumsparadigma eine bedeutsame 
Erkenntnis für das Autismusverständnis, das auch den Neurodiversitätsgedanken 
prägt: verschiedene Symptomatiken zeigen sich in unterschiedlichen Kontexten 
und Zeiten bei ein und derselben Person (Kapp & Ne’eman 2012). Vor allem 
Menschen mit der Diagnose ‚Asperger‘ und Organisationen, die sich auf dieses 
Syndrom stützten, führten den Protest gegen diese Idee an. 

„I personally am probably going to have a very hard time calling myself autis-
tic. We take pride in a diagnosis that describes some major historical figures, 
like Edison and Einstein. And yet on the vast other extreme is somebody who 
might have to wear adult diapers and maybe a head-restraining device. This 
is very hard for us to swallow.“ (Michael John Carley, damaliger Executive 
Director des Global and Regional Asperger Syndrome Partnership (GRASP) 
in NPR Radiosendung ‚Morning Edition‘; Hamilton 2010)



37

Die beiden ASAN Vertreter Ne’eman und Kapp setzten sich dagegen für die 
Erhaltung des Spektrums ein. Zwar stimmten sie zu, dass der Autismusbegriff 
stigmabehafteter war als der Aspergerbegriff, doch sie glaubten daran, dass sich 
diese Wahrnehmung ändern kann. Sie fragen, warum nur Asperger Autist:innen 
Schutz und Vorteile erhalten sollten, während andere Autist:innen pathologisiert 
wurden.

Die Zusammenführung hatte auch pragmatische Gründe. Praktisch kam 
es vor, dass Menschen alle drei Diagnosen (Asperger-Syndrom, atypischer Au-
tismus und autistische Störung) oder trotz Bedürfnis unter dem DSM-IV keine 
dieser bekamen (z. B. aufgrund von Genderbias und Ethnie). Auch autistische 
Erwachsene konnten nun besser diagnostiziert werden, was im DSM-IV durch 
eintrainierte Masking-Strategien (vgl. Kapitel 9.3 Rekonstruktion – I Teach My 
Kids to Mask Their Autistic Traits) nicht immer gegeben war. Zudem sollten auch 
Versorgungslücken geschlossen werden, die sich teils stark unterschieden (Kapp 
& Ne’eman 2020). Schlussendlich konnte durch die Einwirkung von ASAN auch 
die Aufnahme einer Heilungs-Perspektive vermieden werden, die auf Studien 
zurückging, die auf zurückgenommene Autismus-Diagnosen verwiesen, die aber 
auf sehr frühe Diagnosen oder Diagnosen durch Nicht-Fachleute zurückzufüh-
ren waren, nicht auf die Heilung einer Krankheit, die keine Krankheit ist (ebd.). 

Auch wenn nicht alle vorgeschlagenen Elemente Einzug in das DSM-V hielten, 
kann dieser Prozess als die erste historische Mitwirkung einer diagnostizierten 
Gruppe an ihren eigenen Diagnostik-Kriterien verstanden werden. Zwar wur-
den durch Einwirken von Gruppierungen schon Diagnosen abgeschafft (z. B. 
Homosexualität) und neu hinzugenommen, doch nie zuvor gab es eine derartige 
Mitwirkung an den Kritiken selbst. Dies verdeutlicht eine Wirkung der Neuro-
diversitätsbewegung, die keiner anderen Selbstvertretung bisher gelungen ist.

2.8	 Die politische Dimension des Neurodiversitätsaktivismus

Mit Blick auf die Mitwirkung an der DSM Überarbeitung lassen sich an dieser 
Stelle einige Interpretationen für das Ziel dieser Studie anstellen. Die Mitwirkung 
an der Veränderung der Philosophie hinter einer Diagnose ist sicherlich als eine 
der größeren Errungenschaften zu verstehen. Auch wenn der Spektrumsgedanke 
nicht durch ASAN eingebracht wurde, so gab es in Bezug auf viele Feinheiten 
eine fundierte Einflussnahme, die ein Autismusbild unterstützte, das vor allem 
individuell und kontextsensibel gedacht ist – Neurodiversität kann eben nicht auf 
einer linearen Schwereskala verortet werden (auch wenn Unterstützungsbedar-
fe, die in Schweregeraden deutlich werden, durchaus pädagogisch sinnvoll sein 
können (Lindmeier 2018; Tebartz van Elst 2023). Auch die Einflussnahme selbst 
fand auf eine Weise statt, die man als hochstrategisch interpretieren sollte – Kapp 
und Ne’eman (2020, S. 182) sprechen von einer „intelligence operation“ (2020). 



38

Zwar wäre eine direkte Aufnahme in das Überarbeitsgremium zu bevorzugen 
gewesen, doch es ist durchaus anzunehmen, dass dieses strategische Vorgehen 
mehr Einflussnahme erwirken konnte als der öffentliche Protest, der die übliche 
aktivistische Technik von Minoritäten darstellt. Die autistischen Vertreter:innen 
erkannten, dass das DSM nicht nur eine wissenschaftliche und psychiatrische 
praktische Bedeutung hat, sondern auch eine politische. 

„The neurodiversity movement, as we understand it, is in creative tension with 
mainstream psychiatry, not in opposition […]. This is useful in that we are able 
to articulate an important critique as to how autistic people are treated while 
agreeing that the autism diagnosis delivers value and should be maintained. 
This is the theoretical framework that allowed our collaborative approach to 
DSM-5 advocacy to be as successful as it was.“ (Kapp & Ne’eman 2020, S. 189)

In Zukunft wird sich zeigen, ob es der Bewegung gelingt, auch Einfluss auf weitere 
Prozesse der neurotypischen Welt Einfluss zu nehmen, angefangen mit weite-
ren Diagnosen über die Versorgung und Unterstützungssysteme bis hin zum 
Bildungssystem. 

Der Einbezug und das Eintreten für weitere Neuro-Minoritäten (vgl. Kapitel 3 
Die Begriffe Neurodiversität, Neurodiversitätsparadigma und Neurodiversitäts-
bewegung) neben dem Autismus-Spektrum, also für Menschen mit Diagnosen 
wie Dyslexie, Dyspraxie, ADHS usw., folgte einerseits aus der Diversitätserkennt-
nis neurologischer Voraussetzungen im Allgemeinen, andererseits aber aus der 
Erkenntnis, dass eine medizinische Diagnose zwar die Zugehörigkeit zu einer 
‚Diagnose-Gemeinschaft‘ herstellen kann, diese Diagnosen aber gleichzeitig diese 
Gemeinschaften voneinander separieren. Die Politikerin Monique Craine, dia
gnostiziert mit Dyslexie, Dyspraxie und später Autismus, schreibt: 

„It was when my blog post on ‚Cleaning Your Home Made Easy‘ […] went viral 
within the ADHD groups I realized our community had been segregated by 
a medical model which insisted on separating us from our natural peers and 
mentors.“ (Craine 2020, S. 259)

Hier wird eine der Bedingungen deutlich, die das vereinende Moment der Neu-
rodiversitätsbewegung als soziale Bewegung symbolisiert: Die Vereinigung von 
mehreren Minoritäten unter einem ‚natürlichen Banner‘ („natural banner“ (Crai-
ne 2020, S. 259)) des Neurodiversitätsparadigmas. 

„One diagnosis alone could not seem to define anyone’s particular develop-
mental history or help them find strategies suitable for their personal profiles.“ 
(Craine 2020, S. 261)



39

Die Vereinigung unter einem natürlichen Banner findet auch aktuell vor allem 
online statt – wie so viele soziale Kommunikationsprozesse es heute tun. Das 
ermächtigt den Neurodiversitätsgedanken und die Bewegung, normalisiert deren 
Arbeit aber auch in der Hinsicht, dass sehr viele Gedanken und Ideen heute zu 
Bewegungen führen können. Dennoch ist die Neurodiversitätsbewegung weit 
gekommen, wie der historische Abriss belegen kann. Die Zukunft wird zeigen, 
inwiefern sich politische Einflussnahme, diskursive Rahmungen und auch neu-
rodiversitätssensible Bildungsprozesse zukünftig entwickeln. Nun wird der Blick 
allerdings auf die Gegenwart und den aktuellen Diskurs um die Begriffe Neuro-
diversität und das Neurodiversitätsparadigma gerichtet.


	1	Einleitung – Neurodiversität und die Neurodiversitätsbewegung 
	2	Die Geschichte der Neurodiversitätsbewegung
	2.1	Der Beginn neurodivergenter Selbstvertretung
	2.2	Don’t Mourn for Us – Jim Sinclairs Manifest der Neurodiversitätsbewegung
	2.3	Netzwerke und Organisationen als bewegungsfördernd
	2.4	Die begriffliche Fassung der Idee Neurodiversität
	2.5	Von Cyberspace zu Autistic Space
	2.6	Erste Bewegungserfolge
	2.7	Die Überarbeitung des DSM
	2.8	Die politische Dimension des Neurodiversitätsaktivismus

	3	Die Begriffe Neurodiversität, Neurodiversitätsparadigma und Neurodiversitätsbewegung
	3.1	Neurodiversität
	3.2	Neurodivergent und Neurotypisch
	3.3	Neurodiversitätsparadigma, Neurodiversitätsbewegung, Neurodiversitäts-Forschung

	4	Soziale Bewegungen und Aktivismus
	4.1	Soziale Bewegungen
	4.2	Aktivismus – Attentismus – Aktionismus – Ausschreitungen
	4.3	Online-Aktivismus als prägendes Werkzeug der Neurodiversitätsbewegung
	4.4	Erfolg sozialer Bewegungen
	4.5	Theoretische Ansätze der Bewegungsforschung
	4.5.1	Collective Behavior Ansatz 
	4.5.2	Structural-Strains-Ansatz
	4.5.3	Ressourcenmobilisierungsansatz & Political-Opportunity-Ansatz
	4.5.4	Framing-Ansatz und Collective-Identity-Ansatz
	4.5.5	Poststrukturalistische Ansätze

	4.6	Erziehungswissenschaftliche Bewegungsforschung

	5	Neurodiversität und Autismus 
	5.1	„About Autism“ – die Begriffsdiskussion des Autistic Self Advocacy Network (ASAN) – die Exemplifizierung wichtiger Diskurse der Neurodiversitätsbewegung
	5.2	Die historische Entwicklung des Autismus-Verständnisses
	5.3	Das Neurodivergenz-Spektrum vs. Neurodiversitäts-Kontinuum
	5.4	Beispiele für inkorrekte neurotypische Autismus-Vorstellungen
	5.5	Exkurs: Psychiatrische Perspektiven auf Neurodiversität

	6	Theoretische Grundlagen und Vertiefung der Neurodiversity Studies
	6.1	Der Diversitätsbegriff der Neurodiversität
	6.2	Wer ist neurodivergent?
	6.3	Individuum und Gesellschaft – vom sozialen zum kulturellen Modell
	6.4	Cultural Studies
	6.4.1	Warum ein Anschluss an die Cultural Studies? 
	6.4.2	Kultur als Untersuchungsgegenstand: Die Studies

	6.5	Kultur und Natur
	6.5.1	Kultur
	6.5.2	Natur
	6.5.3	Das Problem der Theoretisierung von Neurodivergenz zwischen Naturalisierung und Kulturalisierung 


	7	Zur Performativität von Neurodiversität
	7.1	Zur performativen Hervorbringung von Neurodiversität
	7.2	Biologisches und Soziales Geschlecht – Biologische und Soziale Neurodiversität/Neuronalität
	7.3	Die neurotypische Matrix
	7.3.1	Diskursmacht 1: Medizinisch-Psychologische Diskursmacht
	7.3.2	Diskursmacht 2: Gewalt und Macht der Sprache
	7.3.3	Diskursmacht 3: Anpassung des Sozialverhaltens – Die Diskursmacht des Originalen, Normalen, Typischen 
	7.3.4	Diskursmacht 4: Die Diskursmacht des Politischen

	7.4	Performativität der Neurodiversitätsbewegung

	8	Diversitätsbewusste Rekonstruktive Methode – Methodologische Grundlegung
	8.1	Grundlagentheoretische Annäherung I: Poststrukturalistisch-praxistheoretisch orientierte Kultursoziologie der Spätmoderne nach Andreas Reckwitz als konzeptioneller methodologischer, kultursoziologischer und sozialtheoretischer Referenzrahmen
	8.2	Grundlagentheoretische Annährung II: Praxeologie & Praxistheorie als Untersuchungsrahmen der Neurodiversitätsforschung
	8.3	Grundlegende methodologische Hinweise 
	8.4	Leitende Analysekategorien und Methodische Vorgehensweise
	8.4.1	Praxis
	8.4.2	Wissensordnung
	8.4.3	Subjektivierung


	9	Empirischer Teil – Neurodivergent Voices
	9.1	Rekonstruktion – Worst bullies in school
	9.2	Rekonstruktion – Abled Savioursm
	9.3	Rekonstruktion – Changing the Narrative
	9.4	Rekonstruktion – I Teach My Kids to Mask Their Autistic Traits

	10	Fazit I: Die Neurodiversitätsbewegung
	10.1	Die Neurodiversitätsbewegung heute
	10.2	Die Neurodiversitätsbewegung als ein Prototyp eines intellektuellen Aktivismus
	10.3	Probleme und Streitpunkte der Neurodiversitätsbewegung

	11	Fazit II: Neurodiversity Studies und der Neurodiversitätskompass
	11.1	Die vier Ebenen der Neurodiversität
	11.2	Neurodiversity Studies
	11.3	Der Neurodiversitätskompass
	11.3.1	Die Navigationsachse der Inneren Neurodiversitäts­erfahrung – Natur & Kultur sowie die Sehnsucht nach dem authentischen Selbst
	11.3.2	Das Authentische Selbst
	11.3.3	Die Navigationsachse der äußeren Neurodiversitäts­performanz 
	11.3.4	Der Neurodiversitätskompass dargestellt 


	12	Fazit III: Neurodivergentes Leben in der neurotypischen Gesellschaft
	12.1	Neurotypische Gesellschaft 
	12.2	Die Neurotypische Matrix 
	12.3	Die Entwicklung gesellschaftlicher Sozialstrukturen 
	12.4	Neurodiversität als subjektives Gefühl

	13	Fazit IV: Neurodiversitätsreflexive Pädagogik – Pädagogische und Erziehungswissenschaftliche Schlussfolgerungen
	13.1	Neurodiversitätsbewusste, -akzeptierende und -reflexive Pädagogik 
	13.2	Schlussfolgerungen für die neurodiversitätsreflexive pädagogische Praxis

	Literatur

