


Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Der Text dieser 
Publikation wird unter der Lizenz Creative Commons Namensnennung – Nicht kommer-
ziell - Weitergabe unter gleichen Bedingungen 4.0 International (CC BY-NC-SA 4.0) ver-
öffentlicht. Den vollständigen Lizenztext finden Sie unter: https://creativecommons.org/
licenses/by-nc-sa/4.0/deed.de. Verwertung, die den Rahmen der CC BY-NC-SA 4.0 Lizenz 
überschreitet, ist ohne Zustimmung des Verlags unzulässig. Die Beltz Verlagsgruppe behält 
sich die Nutzung ihrer Inhalte für Text und Data Mining im Sinne von § 44b UrhG ausdrück-
lich vor. Die in diesem Werk enthaltenen Bilder und sonstiges Drittmaterial unterliegen 
ebenfalls der genannten Creative Commons Lizenz, sofern sich aus der Quellenangabe/
Abbildungslegende nichts anderes ergibt. Sofern das betreffende Material nicht unter der 
genannten Creative Commons Lizenz steht und die betreffende Handlung nicht nach ge-
setzlichen Vorschriften erlaubt ist, ist für die oben aufgeführten Weiterverwendungen des 
Materials die Einwilligung des jeweiligen Rechteinhabers einzuholen. Die Beltz Verlagsgrup-
pe behält sich die Nutzung ihrer Inhalte für Text und Data Mining im Sinne von § 44b UrhG 
ausdrücklich vor.

Trotz sorgfältiger inhaltlicher Kontrolle übernehmen wir keine Haftung für die Inhalte externer 
Links. Für den Inhalt der verlinkten Seiten sind ausschließlich deren Betreiber verantwortlich.

Dieses Buch ist erhältlich als:
ISBN 978-3-7799-8855-7 Print
ISBN 978-3-7799-8854-0 E-Book (PDF)
DOI 10.3262/978-3-7799-8854-0 

1. Auflage 2026 

© 2026 Beltz Juventa
Beltz Verlagsgruppe GmbH & Co. KG
Werderstraße 10, 69469 Weinheim
service@beltz.de
Einige Rechte vorbehalten

Satz: Helmut Rohde, Euskirchen
Druck und Bindung: Beltz Grafische Betriebe, Bad Langensalza
Beltz Grafische Betriebe ist ein Unternehmen mit finanziellem Klimabeitrag  
(ID 15985-2104-1001)
Printed in Germany

Weitere Informationen zu unseren Autor:innen und Titeln finden Sie unter: www.beltz.de

Besonderen Dank gebührt folgenden Institutionen und Personen, welche durch ihre 
finanzielle Unterstützung die Realisierung dieses Bandes möglich gemacht haben: 
Lions Club Kreuzlingen, Ehemaligenverein PHTG, Taleb Ahmadi, Carla Aubry Kradolfer, 
Ursula Bamert, Eva Berger, Esther & Bernhard Brunner, Carine Burkhart Bossi, 
Philipp Eigenmann, Karin Fasseing, Marco Fonti, Werner Fröhlich, Matthias Fuchs, 
Hartmut Gollnisch-Moos, Franziska Good, Nicole Holderegger, Beate Klaedtke, Carmen & 
Daniel Kosorok Labhart, Guido Lerch, Pierre-Yves Martin, Thomas Merz, Verena Muheim, 
Lavinia Oelkers, Piero Raselli, Claudia Reber, Tanja Rey Kuhn, Claudia Rüegg Thoma, 
Karin Schönenberger, Monika Schoy Lutz, Peter Steidinger, Annette Weber Künzi, 
Barbara Weiss, Bettina Wulf, Evamaria Zettl

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.de
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.de
mailto:service%40beltz.de?subject=
https://www.beltz.de


7

Inhalt

Vorwort der Herausgeber� 9

Ein schneller Tod
Petra Moser� 11

Recht statt Gewalt. Menschenrechtliche Ressourcen 
der biblischen Tradition
Oskar Dangl� 12

„Jugend“ in der Geschichte der Erziehung: Einige Streiflichter 
Jürgen Oelkers� 44

Mathematisches Argumentieren und Begründen – ein Beitrag zur 
Demokratiebildung aus fachdidaktischer Sicht
Esther Brunner� 75

Empirie, Theorie und Fantasie: Ein Gespräch mit Helmut Fend 
Ulrich Halbheer� 90

COVID-19 als Kairos der Abkehr von staatlichen Institutionen: 
Ethnografie im online/offline-Nexus der Schulkritik
Ursina Jaeger� 111

Regulative Spielräume als Grundlage für die Entwicklung 
pädagogischer Professionalität
Philipp Eigenmann & Ulrich Halbheer� 131

Lernen und Medien – eine Lehrmittelgeschichte in Schlaglichtern 
Anne Bosche� 153

Pädagogische Freiheit und neue Medien: Eine bildungshistorische 
Zwischenbilanz
Michael Geiss� 165

Stolpersteine der Evaluation
Markus Roos� 181



8

Unterricht in der Videographie der Gesellschaft – eine etwas 
andere Ansicht zur Digitalisierung von Bildung und Schule
Achim Brosziewski� 197

Das Verdingkinderwesen und seine Folgen – Biografien zwischen 
sozialer Ausgrenzung und gesellschaftlicher Teilhabe 
Daniela Freisler-Mühlemann� 224

In Memoriam Damian Miller
Nachruf von Jürgen Oelkers� 236

Forschen mit Damian
Nachruf von Ulrich Halbheer� 239

Die Autorinnen und Autoren� 245



9

Vorwort der Herausgeber

Der Schweizer Pädagoge Damian Miller, der am 27. Oktober 2023 mit 61 Jahren 
völlig überraschend gestorben ist, war ein Multitalent mit vielen Interessen, prak-
tischen, politischen und wissenschaftlichen. Wer seiner in der Erziehungswissen-
schaft gedenken will, muss breit ausholen und dabei scheinbar Gegensätzliches 
thematisieren. Das war sein Metier, Abstand halten von den grossen Dualismen, 
ohne eine billige Dialektik zu suchen. 

Damians Spektrum reichte von der Theologie beider christlichen Konfessi-
onen über Fragen des Rechts und der Geschichte der Jugend bis hin zur Sprache 
der Pädagogik und ihren Theorien, sowie nicht zuletzt der Gewalt in der Erzie-
hung, einem Problem, dem viele Pädagoginnen und Pädagogen bis heute eher 
ausweichen. 

Sucht man nach einem Kern seiner Überzeugungen, dann sind sie in der Trias 
von Demokratie, Bildung und Schule zu suchen. Demokratie ist auf Volksbildung 
angewiesen, daran ändern auch die neuen Medien nichts. Schulen sind politische 
Institutionen, die in der Schweiz öffentlich kontrolliert werden und Bildung 
setzt befähigte Lehrpersonen voraus, die sich ihrer politischen Verantwortung 
bewusst sind. 

Deswegen ist er nach Jahren intensiver Forschungen an der Universität Zürich 
als Dozent in der Lehrerbildung tätig geworden, nicht zufällig an der Pädagogi-
schen Hochschule Thurgau in Kreuzlingen, also in seinem Heimatkanton. Sein 
Credo war stets, von den Realitäten auszugehen und den kruden Idealismus, mit 
dem die Ausbildung oft konfrontiert wird, zu vermeiden. 

Die Realität galt es aufzuspüren und nicht einfach vorauszusetzen oder mit 
Schlagworten zuzupflastern. Es ist nie leicht, von den Illusionen der Pädagogik 
Abstand zu nehmen und sich gleichwohl auf die unverzichtbaren Aufgaben der 
Erziehung einzulassen. Und dabei sollte auch gelten: Wer als Lehrerin und Lehrer 
„keinen reflektierten Umgang mit Macht hat, ist ganz sicher fehl am Platze.“1

Wissenschaftlich sollte die Trias von Schule, Bildung und Demokratie mehr-
perspektivisch und unter Vermeidung verengter Fragestellungen untersucht wer-
den. Damian Miller war in der Statistik ebenso bewandert wie in der Geschichte 
der Pädagogik, er hat qualitative wie quantitative Studien vorgelegt, konnte sich 
früh mit Arbeiten zur Digitalisierung auszeichnen und hat doch immer den 
Rahmen der Erziehungswissenschaft gewahrt. 

Der vorliegende Band versucht, das Spektrum zu erfassen und zu erweitern. 
Die Beiträge sind orientiert an neueren Forschungen in je speziellen Feldern, die 

1	 Interview mit Damian Miller. In: Bildung Thurgau Nr. 1 (2021), S. 17. 



10

Damian Miller bearbeitet hat. Auch neue Fragestellungen werden erprobt, ohne 
irgendwie nur den Anschluss zu suchen. Man ehrt einen Fachkollegen, indem 
man ihn weiterdenkt, die Breite seines Werkes wahrt und dessen Tiefe respektiert. 

Die Beiträger, denen wir für ihre spontanen Zusagen zu Dank verpflichtet 
sind, haben verschiedene Formate gewählt, was ganz im Sinne von Damian Miller 
gewesen wäre. So stehen historische Studien neben theoretischen, ideengeschicht-
liche neben sozialgeschichtlichen, empirische neben bildungspolitischen, ergänzt 
durch ein längeres Gespräch mit Helmut Fend, einem der einflussreichsten Bil-
dungsforscher im deutschen Sprachraum. Am Schluss stehen zwei Nachrufe, die 
die Person Damian Miller näherbringen können. 

Winterthur/Uesslingen, TG
Ueli Halbheer/Jürgen Oelkers



12

Recht statt Gewalt. Menschenrechtliche 
Ressourcen der biblischen Tradition

Oskar Dangl

Ein wichtiges Anliegen meines allzu früh verstorbenen lieben Freundes und 
geschätzten Kollegen Damian Miller war die Kritik der pädagogischen Gewalt 
(Miller & Oelkers 2014). Als studierter Jurist wusste er auch, dass der Sinn des 
Rechts in der Überwindung der Gewalt liegt. Daher interessierte er sich auch für 
das Thema Menschenrechte und Menschenrechtspädagogik, dem viele meiner 
Einsätze im gemeinsamen Erasmus-Programm gewidmet waren. Im Zuge der 
Lehrveranstaltungen und der daran anschließenden Gespräche tauchten immer 
wieder auch weiterreichende theologische und bibelwissenschaftliche Fragen 
auf, die ihn sehr interessierten. Daher soll der folgende Beitrag zum Gedenken 
an ihn dem Problem der menschenrechtlichen Ressourcen der alttestamentlich-
jüdischen Tradition gewidmet sein.

1.	 Thema und Problemaufriss

Nähert man sich dem Thema Menschenrechte auf philosophischer Ebene, rückt 
eine zentrale Unterscheidung in den Mittelpunkt, nämlich die Unterscheidung 
zwischen der Idee der Menschenrechte einerseits und inhaltlich konkreten Men-
schenrechten andererseits, die einen Menschenrechtskatalog konstituieren. Die 
Idee der Menschenrechte enthält eine Anspruchsberechtigung erster Ordnung 
(Anspruchsberechtigung I): ein individuelles Recht auf Menschenrechte als 
Grundlage für konkrete Ansprüche zweiter Ordnung (Anspruchsberechtigung 
II). Die Idee der Menschenrechte gilt als unverhandelbar. Welche konkreten 
Rechte sich dann daraus ergeben, ist jedoch eine Frage der konzeptionellen Be-
lastbarkeit. Ein solcher relativer Universalismus gibt Fragen nach der inhaltlichen 
Ausgestaltung menschenrechtlicher Ansprüche Raum (Frick 2017, 16–19).

Als axiologische Grundlagen der Menschenrechtsidee fungieren zwei Basis-
konzepte (Frick 2017, 17 f.):

	y Universalismus: Er bezeichnet die Idee, wonach jede/r diese Rechte besitzen 
soll (Gleichheit).

	y Individualismus: Er bezeichnet die Idee, dass diese Rechte jedem/r als Indi-
viduum zukommen sollen (Freiheit).



13

Der Pfeiler des Universalismus verkörpert die Gleichheitsdimension, der Pfeiler 
des Individualismus hingegen die Freiheitsdimension des Menschenrechtsden-
kens (vgl. Art. 1, AEMR).

Die axiologischen Grundlagen stellen gleichzeitig axiomatische Gründe der 
Menschenrechtsidee dar, die nicht bewiesen, sondern nur gesetzt werden kön-
nen (Frick 2017, 51). Es handelt sich also um Dogmen im neutralen, erkenntnis
theoretischen Sinn des Wortes. Gleichzeitig nähert man sich damit aber auch ei-
ner religiösen Dimension an, die dem Begründungsproblem der Menschenrechte 
offenbar innewohnt und auch von der Präambel der Allgemeinen Erklärung der 
Menschenrechte (AEMR) bekundet wird, wenn es dort begründend heißt, die 
AEMR werde unter anderem deshalb von den Vereinten Nationen promulgiert, 
„da die Völker der Vereinten Nationen in der Charta ihren Glauben an die 
grundlegenden Menschenrechte, an die Würde und den Wert der menschlichen 
Person und an die Gleichberechtigung von Mann und Frau erneut bekräftigt und 
beschlossen haben, den sozialen Fortschritt und bessere Lebensbedingungen in 
größerer Freiheit zu fördern“ (AEMR, Präambel, Abs. 5). Es ist also ganz aus-
drücklich von einem „Glauben an die grundlegenden Menschenrechte, an die 
Würde und den Wert der menschlichen Person und an die Gleichberechtigung 
von Mann und Frau“ die Rede. Offenbar entziehen sich die Grundlagen der 
Menschenrechtsidee und der konkreten Menschenrechte der philosophischen Be-
weisbarkeit. Es bleibt ein quasi-religiöser Geltungsanspruch (Wittinger 2008, 41).

Auch eine rein historische Herleitung genügt begründungstheoretisch nicht, 
weil ihr keine normative Kraft innewohnen könne, wenn man die Sein-Sollen-
Disparität berücksichtigt (Frick 2017, 51). Zudem hätten die Menschenrechte in 
der Geschichte keine lange Tradition, sie stellten vielmehr ein junges Konzept 
dar. Verbale Bekenntnisse zu den Menschenrechten deuteten nicht immer auf 
eine positive Rezeption hin (Frick 2017, 415 f.). Dieser Mangel an langer Tradition 
gilt erst recht, wenn man die geltenden Menschenrechte erst als Reaktion auf die 
Katastrophenerfahrung und den Kulturbruch des Nationalsozialismus und des 
Holocaust versteht, und damit die traditionelle Erzählung von der Entstehung 
und Entwicklung der Menschenrechte unterminiert (Menke & Pollmann 2007, 
16–22). 

Dennoch flackerte die Idee der Menschenrechte zu verschiedenen Zeiten in 
verschiedenen Kulturen auf. Namentlich zu nennen seien die griechische So-
phistik (Alkidamas, Hippias), die klassische Stoa, die alt-chinesische Philosophie 
und Religion (Menzius/Mengzi) und arabisch-islamische Denker im Mittelalter. 
Zumindest die Idee der Menschenrechte sei in ihren Vorläufern daher durchaus 
älter und tendenziell universal. Auch in verschiedenen religiösen Lehren finden 
sich an die Idee der Menschenrechte heranreichende Grundsätze. Es mangle aber 
an einer darauf aufbauenden menschenrechtlichen Ordnung (Frick 2017, 20–23). 

Auch wenn sich in religiösen Lehren an die Idee der Menschenrechte heran-
reichende Grundsätze finden ließen, muss das Verhältnis zwischen Religionen 



14

und Menschenrechten doch generell als hoch ambivalent bzw. als Spannungsfeld 
betrachtet werden (Wittinger 2008, 31–33). 

Es wäre zwar eine reichlich anachronistische Vorgehensweise zu meinen, man 
könne in den religiösen Texten moderne Menschenrechte auffinden. Aber was 
man erkennen könne, sei, dass in den biblischen Erzählungen ein bestimmtes Bild 
vom Menschen begründet werde, das für den freiheitlichen und demokratischen 
Verfassungsstaat leitend ist: das Bild vom Menschen, der frei und gleich ist. Das 
lasse sich in der Lektüre des Schöpfungsberichts, des Sündenfalls, des Exodus-Ge-
schehens und im Neuen Testament anhand der Vorstellung der Menschwerdung 
Gottes erkennen. Diese biblische Botschaft könne hinsichtlich der Genealogie der 
Menschenrechte als ein wesentlicher ideeller Impuls rekonstruiert werden. Dass 
etwa die Sklaverei ein fundamentales Unrecht darstellt, und nicht nur ein Übel, 
sei eine der Botschaften der Exodus-Erzählung. Mit dieser Argumentation werde 
nicht behauptet, dass Menschenrechte und Menschenwürde ausschließlich mit 
dem Rekurs auf die biblische Erzählung begründet werden können. Der religiöse 
Ansatz sei aber von großem Belang für den universalen Geltungsanspruch. Die 
Weltreligionen könnten dazu einen Beitrag leisten (Stein 2008, 32–39).

Die Menschenrechtsidee wurde keineswegs als mit religiösen Vorstellungen 
unvereinbar betrachtet, im Gegenteil. Besonders bei John Locke wird das christli-
che Fundament deutlich: die Erschaffung des Menschen durch Gott. Locke stellte 
sich die Aufgabe, durch Bibelexegese den Nachweis zu führen, dass Vernunft 
und Christentum übereinstimmten (Wittinger 2008, 18–22; Laukötter & Siep 
2012, 31 f.). So bleibe als Zwischenfazit (Wittinger 2008, 24): Menschenrechte 
und Religionen sind einander nicht fremd, die Menschenrechte sind vielmehr in 
Religionen verankert und begründet, sei es in der Bibel oder im Koran. 

Umgekehrt finden sich viele Konfliktpunkte zwischen religiösen Traditionen 
und den Menschenrechten. Die Nichtvereinbarkeit ist ein Dauerthema in der Dis-
kussion (z. B. grausame Körperstrafen). Ein Grundproblem liegt in der schroffen 
Entgegenstellung von Gottesrecht und Menschenrecht (Münk 2008, 194–197). Die 
Menschenrechte können so durch Religionen auch gefährdet werden. Das zeigt 
sich sowohl in der Geschichte wie in der Gegenwart. In der Aufklärung mussten 
die Menschenrechte gegen den Widerstand der katholischen Kirche durchgesetzt 
werden. Aber auch die Religionsausübung in den Religionsgemeinschaften ge-
fährdet die Menschenrechte immer dann, wenn sie nicht die freiheitliche und 
gleiche Selbstbestimmung ihrer Mitglieder achtet (Will 2008, 209–212). So muss 
grundsätzlich anerkannt werden, dass der Geltungsanspruch der Menschenrechte 
sich nicht nur gegen Staaten und staatliche Einrichtungen richtet, sondern auch 
gegen Religionsgemeinschaften (Böhm & Katheder 2012, 35). Denn wo immer 
Macht ausgeübt wird, und das ist auch in Religionsgemeinschaften der Fall, 
bedarf es der Schutz- und Abwehrrechte. Mit dem Christsein hört nämlich das 
Menschsein nicht auf (Brieskorn 2008, 21).



15

So steht der These, die Menschenrechte seien in den Religionen verankert 
und begründet, die grundsätzliche Warnung gegenüber, Menschenwürde und 
Menschenrechte müssten nach wie vor gegen krypto-religiöse Inbeschlagnahme 
verteidigt werden (Bielefeldt 2011, 157–163). Dem entspricht die Behauptung, 
Religionen verdankten den Menschenrechten mehr als umgekehrt (Frick 2017, 
226). Auf dieser Linie liegt durchaus auch die bibelwissenschaftliche Einsicht, die 
Aufmerksamkeit auf die Fragen der heutigen Welt könne viel zu einem tieferen 
Verständnis der Bibel beitragen. Die großen Herausforderungen unserer Zeit 
sind u. a.: Freiheit, Würde des Menschen, Geschlechtergerechtigkeit, Antidiskri-
minierung, Solidarität, Völkergemeinschaft. Wenn wir uns von diesen Anliegen 
bewegen lassen, wächst auch das Bibelverständnis (Egger 2007, 199–201).

Angesichts der hohen Ambivalenz von Religionen besteht eine wesentliche 
Herausforderung offenbar darin, das positive Potenzial von Religion für die 
Menschenrechte wahrzunehmen (Heimbach-Steins 2012, 27–34). Es geht dabei 
darum, überzeugende Begründungen für die Menschenrechte in den jeweili-
gen Religionen zu finden und aufzuzeigen, ohne die säkulare Begründung der 
Menschenrechte zu relativieren und die Geltung der Menschenrechte religiösen 
Begründungen auszuliefern (Möhring-Hesse 2011, 154–157).

Blickt man auf die beiden einleitend erwähnten axiologischen Basiskonzepte 
der Menschenrechtsidee, den Universalismus und den Individualismus, dann 
scheint die zentrale Herausforderung für die Religionen im Universalismus 
mit seinem Anspruch der Gleichheit der Würde und Rechte zu liegen. Mit dem 
Freiheitsanspruch des Individualismus scheinen Religionen hingegen weniger 
Probleme zu haben.

Daher kurz zur Freiheitsdimension: Der individualistische Pfeiler der Men-
schenrechtsidee koppelt zwei Vorstellungen (Frick 2017, 79–104): einerseits 
menschenrechtliche Ansprüche als individuelle, andererseits als emanzipati-
ve Ansprüche. Damit ist jedem Kollektivismus ein Riegel vorgeschoben. Men-
schenrechte können aber in Konflikt geraten mit Gemeinwohlkonzepten und 
Interessen von Gruppen. Der menschenrechtliche Individualismus steht in einer 
grundsätzlichen Spannung zu Kollektivismus und Atomismus. Die Zuschrei-
bung menschenrechtlicher Ansprüche an Einzelne „ist letztlich ein Ausdruck 
des Wertes, welcher der individuellen Selbstbehauptung im Bewusstsein seins-
bestimmender Dependenzverhältnisse zugeschrieben wird“ (Frick 2017, 87). Der 
Menschenrechtsgedanke impliziert kein atomistisches Menschenbild.

Der Individualismus im engeren Sinne erscheint für viele Religionen unpro-
blematisch. Sie verfügen in der Regel über Konzepte der menschlichen Person 
oder Seele. Individualisierung erfolgt in nahezu allen religiösen Traditionen über 
die Zuschreibung persönlicher Verantwortung. Dennoch wird die Bereitschaft 
religiöser Weltanschauungen, individualistischen Bestrebungen Raum zu geben, 
als bescheiden erachtet, denn die Vorbehalte sind groß. Unbehagen bereitet der 



16

Stellenwert von Pflichten im Unterschied zu Rechten im Kontext religiöser Ge-
sellschaften (Frick 2017, 316–321).

Noch größere Schwierigkeiten als mit der Freiheitsdimension haben Religio-
nen offenbar mit dem universalistischen Gleichheitsgebot. Zwar sei der religiöse 
Ansatz von großer Bedeutung für den universalen Geltungsanspruch der Men-
schenrechte (Stein 2008, 37–39). Religionen stellen grundsätzlich partikulare Tra-
ditionen dar, die zueinander in Konkurrenz stehen. Zudem sind bei weitem nicht 
alle Menschen religiös bzw. einer Religionsgemeinschaft zugehörig. Empirische 
Gleichheit ist für die Geltung der Menschenrechte allerdings bedeutungslos. Die 
Frage, um welche Art von Gleichheit es bei den Menschenrechten geht, kann so 
beantwortet werden (Frick 2017, 57–78): Die menschenrechtliche Gleichheit kann 
als „Gleichheit einer gleichen Berechtigung“ (Frick 2017, 62) verstanden werden. 
Konzepte von Chancen- oder Erfolgsgleichheit reichen dafür nicht aus. Diese 
gleiche Anspruchsberechtigung kann als Recht auf Rechte (H. Arendt) übersetzt 
werden. Dieses stellt den Schlüssel zum Eingangstor des menschenrechtlichen 
Gartens dar. Im Anschluss an H. Arendt kann auch davon ausgegangen werden, 
dass es nicht der empirischen Gleichheit als Voraussetzung menschenrechtlicher 
Gleichheit bedarf. Ganz im Gegenteil setzt das Prinzip der Gleichheit Ungleich-
heit voraus. Ungleiche gleichen sich in bestimmter Hinsicht aneinander an.

Was das inklusivistische Potenzial betrifft, werden die möglichen Beiträge re-
ligiöser Traditionen kontrovers diskutiert. Es wäre einerseits grob vereinfachend, 
ein rein negatives Bild des Verhältnisses von Religionen zu Menschenrechten 
zu zeichnen. Umgekehrt sei es durchschaubar apologetisch, z. B. die biblische 
Tradition als makellosen Kern menschenrechtlicher Ethik darzustellen (Frick 
2017, 202–211).

Das Problem liege in den exklusivistischen Herausforderungen, die es zu be-
wältigen gilt. Dazu zählt auch die Religionszugehörigkeit. Grundsätzlich inklusi-
vistische Tendenzen würden oft von robusten Ausschlussrhetoriken kontrastiert. 
Dazu zählen unter anderem der religiöse Erwählungsgedanke und das Phänomen 
der besonderen Priesterwürde. Es scheint sogar einen direkten Zusammenhang 
zu geben zwischen der Ideologie der Priesterwürde und sexuellem Missbrauch 
durch Priester (Frick 2017, 220–238). Vorrechte, z. B. für Priester, sind das Ge-
genteil von Menschenrechten (Frick 2017, 57).

Als schwierigster Gegner der Menschenrechtsidee gilt der Relativismus. Die 
relativistischen Gegner formulieren den Einwand, dass die Menschenrechte die 
religiöse und kulturelle Identität einer Gemeinschaft bedrohen (Menke & Poll-
mann 2007, 71–98). Der relativistische Ansatz möchte die Menschenrechte an die 
eigene Kultur und Religion anpassen und damit einschränken (Lohmann 2012, 
211–213). Die Menschenrechte sind eben nicht mit allen kulturellen und religiö-
sen Werten und Praktiken vereinbar. Sie fördern aber eine Vielfalt der Kulturen 
(Lohmann 2012, 214). Im Namen der Menschenwürde muss gegen jeden Relati-
vismus Einspruch erhoben werden, auch gegen den religiösen. Das Kernproblem 



17

der religiösen Relativierung der Menschenrechte scheint die Anerkennung der 
fundamentalen Gleichheit aller Menschen und der daraus resultierenden gleichen 
Rechte zu sein (Pollmann 2012a, 332–336). Widersprüche zu den Menschen-
rechten ergeben sich daher dann, wenn religiöse Privilegien verteidigt werden. 
So wird z. B. Frauen nicht der gleiche, sondern nur ein abgestufter Rechtsstatus 
zugebilligt (Pollmann 2012a, 334–336). Frauen scheinen demnach zu Opfern 
des religiösen Relativismus prädestiniert zu sein. Kultur und Religion werden 
nämlich vor allem in jenen Bereichen zur Geltung gebracht, die das Leben der 
Frauen besonders bestimmen: Sexualität, Ehe, Reproduktion, Bekleidung. Diese 
missliche Situation kann nur so behoben werden, dass die Kulturen ermutigt 
und gedrängt werden, sich zu verändern (Holzleithner 2012, 339–341). Weder 
eine Kultur noch eine Religion darf dazu verwendet werden, die Verletzung von 
Frauenrechten zu legitimieren (ebd., 342).

Die Idee der Menschenrechte ist untrennbar mit dem Gleichheitsgebot ver-
bunden. Es lässt sich zurückführen auf die Unantastbarkeit der Menschenwürde 
als Kern individueller Rechte (Baer 2012, 261). Dennoch bleiben die Gleichheits-
rechte stark umstritten. So berufen sich Gegner gleicher Rechte für alle entweder 
auf naturalistische Weltbilder (z. B. den natürlichen Unterschied zwischen Mann 
und Frau) oder auch auf religiöse Vorstellungen (Baer 2012, 264). Wenn das so ist, 
dann besteht die von den Menschenrechten ausgehende zentrale Herausforderung 
an die Religionsgemeinschaften darin, die Gleichheit der Würde und Rechte aller 
Menschen anzuerkennen, auch der Frauen.

Vor dem Hintergrund dieser kritischen Problemskizze gilt es, vor allem nach 
dem inklusivistischen menschenrechtlichen Potenzial von Religion zu fragen, 
exemplarisch konzentriert auf die jüdische biblische Tradition, weitgehend iden-
tisch mit dem christlichen Alten Testament. Die zentrale, sich aus der Prob-
lemskizze ergebende Frage lautet: Enthält die jüdische Bibel menschenrechtlich 
relevante Ressourcen in Hinsicht auf die Idee der Menschenrechte ebenso wie 
auf einzelne Elemente des Menschenrechtskatalogs? Selbstverständlich kann in 
diesem Rahmen keine umfassende Untersuchung stattfinden. Es sollen aber we-
sentliche, bisher zu wenig beachtete Traditionselemente ans Tageslicht befördert 
und kritisch gewürdigt werden.

2.	 Menschenrechtliche Ressourcen des Alten Testaments

2.1	 Kontextuierung

Um der Frage nach menschenrechtlichen Ressourcen im Alten Testament den 
Weg zu bahnen, muss man vermeintlich weit ausgreifen, nämlich zurück zu 
den Erzählungen vom Anfang der Welt (Gen 1–11). Ganz am Anfang steht be-
kanntlich die Erzählung von der Erschaffung der Welt (Gen 1,1–2,3). In der 



18

Schöpfungserzählung kehrt unter anderem refrainartig die Evaluierungsfor-
mel wieder: Gott betrachtet seine Werke und stellt fest, dass sie gut sind (Gen 
1,4.10.12.18.21.25.31). 

Wenig später ändern sich der Zustand der Welt und das Urteil Gottes jedoch 
dramatisch: Im Flutprolog erfolgt eine glasklare Diagnose. Im Zuge einer weiteren 
Evaluierung hält Gott wieder Nachschau und muss feststellen, dass die Erde und 
alle Lebewesen auf ihr verdorben sind. Das Verderben besteht in der Gewalt: „Die 
Erde aber war vor Gott verdorben, die Erde war voller Gewalttat. Gott sah sich 
die Erde an und siehe, sie war verdorben; denn alle Wesen aus Fleisch auf der 
Erde lebten verdorben.“ (Gen 6,11 f.). In theologisch-moralischer Sprache würde 
man sagen: Die universale Sünde der Welt und aller Lebewesen ist die Gewalt. 

Das zentrale Problem und die damit verbundene Herausforderung besteht 
demnach darin, die Gewalt einzudämmen und zu überwinden. Wie das gesche-
hen könnte, deutet sich auch bereits im Flutprolog an. Es gibt nämlich eine be-
rühmte Ausnahme von der Gewaltverfallenheit: die mythische Figur des Noach. 
Von ihm heißt es, er sei ein gerechter Mann, der seinen Weg mit Gott geht: „Noach 
war ein gerechter, untadeliger Mann unter seinen Zeitgenossen; er ging mit Gott.“ 
(Gen 6,9). Der Ausweg aus der Gewalt, der hier bereits angedeutet wird, ist also 
der Weg der Gerechtigkeit.

Damit sind wir über den weiten Erzählbogen des gesamten Pentateuch hinweg 
ins Deuteronomium (Dtn) verwiesen, dessen zentrales Anliegen die Gerechtigkeit 
ist: „Gerechtigkeit, Gerechtigkeit – ihr sollst du nachjagen, damit du Leben hast 
und das Land in Besitz nehmen kannst, das der HERR, dein Gott, dir gibt“ (Dtn 
16,20). Das Deuteronomium präsentiert ein altorientalisches Rechtssystem, das 
auf Gerechtigkeit als egalitäre und inklusivistische Rechtsgleichheit zielt. Daher 
konzentriert sich die Spurensuche nach menschenrechtlichen Ressourcen auf 
das Deuteronomium.

2.2	 Hinführung

Das Deuteronomium ist das letzte Buch des Pentateuch (Finsterbusch 2012). 
Literarisch wird es als Abschiedsrede des Mose unmittelbar vor seinem Tod 
stilisiert. Man kann es daher auch als das Testament des Mose bezeichnen. Es 
besteht insgesamt aus vier Mosereden. Die längste ist die wichtigste, nämlich 
die zweite (Dtn 4,44–28,68). Sie enthält das deuteronomische Gesetz, beginnend 
mit den zehn Geboten (Dekalog/Pentalog), die in Dtn 5,6–21 auf fünf Gebote 
(Pentalog) zusammengefasst werden (Otto 2016, 1108–1112). Darauf folgt das so 
genannte Hauptgebot (Dtn 6–11), das die ausschließliche, exklusive Bindung des 
Gottesvolkes Israel an seinen Gott Jahwe verlangt, der es aus der Versklavung in 
Ägypten befreit hat. In diesem Abschnitt findet sich auch eines der wichtigsten 
jüdischen Gebete („Höre, Israel“: Dtn 6,4 f.). Es lautet: „Höre, Israel! Der HERR, 



19

unser Gott, der HERR ist einzig. Darum sollst du den HERRN, deinen Gott, lieben 
mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele und mit ganzer Kraft.“

Auf das Hauptgebot der exklusiven Jahweverehrung folgt die deuteronomi-
sche Gesetzessammlung (Dtn 12–26). Für ihre Interpretation sind zwei Elemente 
wichtig: Zum einen muss der Bezug zu den zehn Geboten (Dekalog/Pentalog) im 
Auge behalten werden, denn die Einzelgesetze konkretisieren jeweils eines der 
Gebote des Dekalogs/Pentalogs (Braulik 1986, 12 f.; Otto 2016, 1108–1112); zum 
anderen muss die Brücke geschlagen werden zum so genannten Bundesbuch (Ex 
21–23), dem die erste Dekalogversion vorausgeht (Ex 20,2–17), denn die deutero-
nomischen Gesetze verstehen sich als Novellierung der Rechtsbestimmungen des 
Bundesbuches. Man kann im Vergleich damit also den Fortschritt der Rechtslage 
nachvollziehen.

Absolut thematisch und strukturell zentral ist der Dekalog/Pentalog, der im 
Erzählzusammenhang des Deuteronomiums auch dadurch ausgezeichnet wird, 
dass es sich um die einzige Weisung Gottes handelt, die Gott dem gesamten Volk 
direkt mitteilt, während die restlichen Gesetze und Rechtsvorschriften von Mose 
vermittelt werden. Zudem wird die Geltung des Dekalogs/Pentalogs nicht auf die 
Grenzen des verheißenen Landes beschränkt (Otto 2012, 695). Er gilt weltweit, 
was viel später dann auch zu seiner christlichen Rezeption geführt hat, vielleicht 
als einziges Stück aus der jüdischen Tora, abgesehen vom Liebesgebot. 

2.3	 Der Dekalog/Pentalog (Ex 20,2–17; Dtn 5,6–21)

Von einem Dekalog, also zehn Geboten, kann man eigentlich nur in der Version 
von Ex 20,2–17 sprechen, die lautet: 

„2 Ich bin der HERR, dein Gott, der dich aus dem Land Ägypten geführt hat, aus dem 
Sklavenhaus. 3 Du sollst neben mir keine anderen Götter haben. 4 Du sollst dir kein 
Kultbild machen und keine Gestalt von irgendetwas am Himmel droben, auf der Erde 
unten oder im Wasser unter der Erde. 5 Du sollst dich nicht vor ihnen niederwerfen 
und ihnen nicht dienen. Denn ich bin der HERR, dein Gott, ein eifersüchtiger Gott: 
Ich suche die Schuld der Väter an den Kindern heim, an der dritten und vierten 
Generation, bei denen, die mich hassen; 6 doch ich erweise Tausenden meine Huld 
bei denen, die mich lieben und meine Gebote bewahren.
7 Du sollst den Namen des HERRN, deines Gottes, nicht missbrauchen; denn der 
HERR lässt den nicht ungestraft, der seinen Namen missbraucht.
8 Gedenke des Sabbats: Halte ihn heilig! 9 Sechs Tage darfst du schaffen und all deine 
Arbeit tun. 10 Der siebte Tag ist ein Ruhetag, dem HERRN, deinem Gott, geweiht. 
An ihm darfst du keine Arbeit tun: du und dein Sohn und deine Tochter, dein Sklave 
und deine Sklavin und dein Vieh und dein Fremder in deinen Toren. 11 Denn in sechs 



20

Tagen hat der HERR Himmel, Erde und Meer gemacht und alles, was dazugehört; 
am siebten Tag ruhte er. Darum hat der HERR den Sabbat gesegnet und ihn geheiligt. 
12 Ehre deinen Vater und deine Mutter, damit du lange lebst in dem Land, das der 
HERR, dein Gott, dir gibt!
13 Du sollst nicht töten.
14 Du sollst nicht die Ehe brechen. 
15 Du sollst nicht stehlen.
16 Du sollst nicht falsch gegen deinen Nächsten aussagen.
17 Du sollst nicht das Haus deines Nächsten begehren. 
Du sollst nicht die Frau deines Nächsten begehren, nicht seinen Sklaven oder seine 
Sklavin, sein Rind oder seinen Esel oder irgendetwas, das deinem Nächsten gehört.“

Von dieser Struktur der zehn Gebote weicht die deuteronomische Fassung mar-
kant ab. Sie lautet (Dtn 5,6–21):

„6 Ich bin der HERR, dein Gott, der dich aus dem Land Ägypten geführt hat, aus dem 
Sklavenhaus. 7 Du sollst neben mir keine anderen Götter haben. 8 Du sollst dir kein 
Kultbild machen, keine Gestalt von irgendetwas am Himmel droben, auf der Erde 
unten oder im Wasser unter der Erde. 9 Du sollst dich nicht vor ihnen niederwerfen 
und ihnen nicht dienen. Denn ich bin der HERR, dein Gott, ein eifersüchtiger Gott: 
Ich suche die Schuld der Väter an den Kindern heim, an der dritten und vierten 
Generation, bei denen, die mich hassen; 10 doch ich erweise Tausenden meine Huld 
bei denen, die mich lieben und meine Gebote bewahren.
11 Du sollst den Namen des HERRN, deines Gottes, nicht missbrauchen; denn der 
HERR lässt den nicht ungestraft, der seinen Namen missbraucht.
12 Halte den Sabbat: Halte ihn heilig, wie es dir der HERR, dein Gott, geboten hat! 
13 Sechs Tage darfst du schaffen und all deine Arbeit tun. 14 Der siebte Tag ist ein 
Ruhetag, dem HERRN, deinem Gott, geweiht. An ihm darfst du keine Arbeit tun: 
du und dein Sohn und deine Tochter und dein Sklave und deine Sklavin und dein 
Rind und dein Esel und dein ganzes Vieh und dein Fremder in deinen Toren. Dein 
Sklave und deine Sklavin sollen sich ausruhen wie du. 15 Gedenke, dass du Sklave 
warst im Land Ägypten und dass dich der HERR, dein Gott, mit starker Hand und 
ausgestrecktem Arm von dort herausgeführt hat. Darum hat es dir der HERR, dein 
Gott, geboten, den Sabbat zu begehen.
16 Ehre deinen Vater und deine Mutter, wie es dir der HERR, dein Gott, geboten 
hat, damit du lange lebst und es dir gut geht in dem Land, das der HERR, dein Gott, 
dir gibt!
17 Du sollst nicht töten 18 und nicht die Ehe brechen 19 und nicht stehlen 20 und 
nicht Falsches gegen deinen Nächsten aussagen 21 und nicht die Frau deines Nächsten 
begehren und du sollst nicht das Haus deines Nächsten verlangen, nicht sein Feld, 
seinen Sklaven oder seine Sklavin, sein Rind oder seinen Esel, nichts, was deinem 
Nächsten gehört.“



21

Der wichtigste strukturelle Unterschied zum Dekalog in Ex 20 besteht darin, dass 
in Dtn 5 die zehn Gebote auf fünf konzentriert werden, und zwar durch eine ganz 
einfache sprachliche Maßnahme: Die Gebote fünf bis zehn werden jeweils durch 
ein einleitendes „und“ miteinander verkettet und zu einem einzigen langen Gebot 
zusammengefügt (Dtn 5,17–21). In Ex 20,13–17 stand jedes dieser Einzelgebote 
für sich, ohne syntaktisch reihende Verbindung mit Konjunktion „und“. 

Durch diese Verkettung der letzten Gebote wird der Dekalog aus Ex 20 zu 
einem Pentalog mit konzentrischer Struktur: Ins Zentrum rückt das dritte Gebot, 
das Sabbatgebot, dem also besondere Aufmerksamkeit zukommt. Die Gesamt-
struktur des deuteronomischen Pentalogs ist zudem rhythmisch geprägt: Es 
wechselt jeweils ein langes mit einem kürzeren Gebot in der Abfolge: lang (Prolog 
+ 1. Gebot: Fremdgötter- und Bilderverbot) – kurz (2. Gebot: Namensgebot) – lang 
(3. Gebot: Sabbatgebot = Zentrum) – kurz (4. Gebot: Elterngebot) – lang (5.-10. 
Gebot) (Otto 2012, 697).

Vergleicht man die Version des Dekalogs aus Ex 20 mit dem Pentalog Dtn 5 
in Hinsicht auf Formulierungsunterschiede, fallen vor allem folgende Gebote be-
sonders auf, weil es dort leicht merkbare Veränderungen und Bearbeitungen gibt: 

	y Das Sabbatgebot
	y Das Elterngebot
	y Der Schluss des Dekalogs/Pentalogs

Am intensivsten bearbeitet wurde das Sabbatgebot, das auch strukturell in die 
Mitte des deuteronomischen Pentalogs rückt. Vor allem folgende Unterschiede 
lassen sich beobachten:

	y Austausch des ersten Signalwortes: „Halten“ statt „Gedenken“.
	y Zufügung der Rückverweisformel „wie es dir der Herr, dein Gott, geboten hat“.
	y Zufügung von „dein Rind und dein Esel“.
	y Zufügung der wiederholenden Einschärfung: „Dein Sklave und deine Sklavin 

sollen sich ausruhen wie du“.
	y Änderung der Begründung: An die Stelle des Verweises auf die Schöpfungs-

ordnung (Ex 20,11) tritt als Begründung der Hinweis auf die Befreiung aus 
der Versklavung in Ägypten (Dtn 5,15).

Was bedeuten diese Änderungen und Zufügungen? 

Der Austausch des Signalwortes am Anfang dient wohl nur als kommunikatives 
Signal, um Aufmerksamkeit für die folgenden gravierenden Änderungen zu 
erheischen.

Die Rückverweisformel erinnert daran, dass es sich trotz der Neufassung um 
ein altbekanntes Gebot handelt. 



22

Von besonderer Bedeutung sind die beiden Zufügungen betreffend jene, die 
in den Genuss des Sabbat kommen sollen: Besonders eingeschärft wird, dass die 
Sabbatruhe auch für die so genannten Sklaven/-innen gilt. Zu dieser Terminologie 
soll angemerkt werden, dass es sich nicht um Sklaven im modernen Sinne han-
delt (Leibeigene), sondern um Bedienstete, also nicht Selbstständige. Besonders 
bemerkenswert ist die Genderung der Vorschrift: Ausdrücklich gilt sie auch für 
die Frauen! Schließlich zeigt das Sabbatgebot auch einen ökologischen Aspekt: 
Die Arbeitsruhe gilt auch für die Arbeitstiere, besonders für Rind und Esel. Die 
Zufügung von Rind und Esel verbindet überdies das Sabbatgebot als Mitte des 
Pentalogs mit dem Pentalogschluss (V21). 

Die geänderte Begründung mit Verweis auf die Herausführung aus Ägypten 
verbindet das Sabbatgebot hingegen mit dem Pentalogprolog, der Selbstvorstel-
lung Jahwes (V6). So hängt das zentrale Sabbatgebot mit Anfang und Schluss des 
Pentalogs zusammen und bringt dessen zentrales Hauptanliegen zur Sprache: Das 
Sabbatgebot wird zu einem Sozialgebot. Sein Sinn und Zweck ist nicht der Got-
tesdienst, sondern die Arbeitsruhe, und zwar für alle, Männer und Frauen, Chef 
und Bedienstete, die Fremden und sogar für die Arbeitstiere und das ganze Vieh. 

Das Sabbatgebot als Sozialgebot ist somit höchst egalitär und inklusivistisch 
formuliert. Alle sollen in seinen Genuss kommen. Modern formuliert könnte 
man sagen: Es handelt sich um wirtschaftlich-soziales Recht, das auf die men-
schenrechtliche Dimension/Generation der wirtschaftlich-sozial-kulturellen 
Rechte verweist. Gleichzeitig wird das Rechtsgleichheit fordernde Sozialrecht 
als Freiheitsrecht gedeutet, womit die Unteilbarkeit der Menschenrechte einge-
holt ist. Alle Rechte, auch jene, in denen es primär um Gleichheit geht, sind auch 
Freiheitsrechte. In der Arbeitsruhe wird einmal pro Woche die Befreiung aus 
der Versklavung in Ägypten konkret erfahrbar, und zwar für alle, also inklusiv.

Rein terminologisch ist noch hinzuzufügen, dass es sich bei „Herausführen“ 
um einen Rechtsterminus handelt im Sinne der Sklavenbefreiung, und entgegen 
dem ersten semantischen Eindruck nicht um eine reine Ortsbewegung.

Mit dem zentralen Sabbatgebot inhaltlich verwandt ist das unmittelbar fol-
gende Elterngebot. Diese beiden sind die einzigen positiv formulierten Gebote. 
Bei allen anderen handelt es sich ja um negative Verbote. Auch das Elterngebot 
wird im Deuteronomium bearbeitet: 

	y Hinzufügung der Rückverweisformel wie beim Sabbatgebot.
	y Ergänzung der Wendung „und es dir gut geht“. 

Auch das Elterngebot ist wie das Sabbatgebot ein Sozialgebot. Es geht um die 
menschenwürdige Versorgung der Alten. Das deuteronomische Motto lautet: 
Lebensqualität im Alter, nicht nur Lebensquantität. Geschützt werden sollen 
damit also die alten Menschen, die zu den rechtsgefährdeten Personengruppen 
zählen, wie auch Kinder, Frauen und Fremde. Vulnerable Gruppen werden also 



23

vom biblischen Rechtssystem besonders geschützt. Dem entsprechen die be-
sonderen Menschenrechtskonventionen wie die Frauenrechtskonvention, die 
Kinderrechtskonvention oder die Behindertenrechtskonvention. Eine Menschen-
rechtskonvention für alte Menschen gibt es hingegen noch nicht.

Schließlich ist noch auf den Schluss des Dekalogs/Pentalogs zu verweisen. Das 
Deuteronomium reiht die Frau vor das Haus. Damit ist ein wichtiger emanzipa-
torischer Schritt getan. Die Frau wird infolge dessen zur selbstständigen Rechts-
person, die nicht mehr zum Hausstand des Mannes gehört, wie sein sonstiger 
Besitz. Frauen werden in weiterer Folge den Männern auch rechtlich gleichgestellt.

Angesichts dieser modern wirkenden Rechtsentwicklung erstaunt es vielleicht 
nicht, dass dem Dekalog/Pentalog in der bibelwissenschaftlichen Forschung der 
Rechtsstatus der Verfassung zuerkannt worden ist, die Grundrechte und Men-
schenrechte schützt (Markl 2007). Man kann das sogar noch ausweiten, wenn 
man den Dekalog/Pentalog als Grundlage des Verfassungsentwurfs versteht, der 
im gesamten Deuteronomium realisiert und in den Einzelgesetzen und Rechts-
vorschriften Dtn 12–26 konkretisiert wird (Otto 2012, 696).

2.4	 Die Konkretisierung im deuteronomischen Gesetzeskorpus 
(Dtn 12–26)

Das Hauptanliegen der deuteronomischen Gesetze besteht darin, Gerechtigkeit 
bzw. eine gerechte Gesellschaft aufzubauen (vgl. Dtn 16,20). Die Gerechtigkeit 
ist das Maß aller Dinge nach dem Rechtsverständnis des Deuteronomiums. Da-
mit verbindet sich unmittelbar das Anliegen des Schutzes der Menschenwürde, 
denn die Bibel generell und das Deuteronomium speziell verfolgen ein Konzept 
von Gerechtigkeit, „deren Maß der Mensch und seine unantastbare Würde“ ist 
(Berges 2009, 9). Was inhaltlich die Gerechtigkeit ausmacht, wird in der Ge-
schwisterethik der deuteronomischen Gesetzessammlung (Dtn 12–26) umris-
sen und konkretisiert (vgl. Otto 2012, 554). Dieses Recht, das auf Jahwe, Israels 
Gott, selbst zurückgeführt wird und die Herausführung aus der Versklavung in 
Ägypten prolongieren will, kann als der Beitrag des alten Israel zur menschlichen 
Kultur angesehen werden (Rüterswörden 2006, 43). Die kulturgeschichtliche 
Relevanz des deuteronomischen Gesetzes liegt darin, dass sich ein Konzept von 
Grundwerten ankündigt, die nicht außer Kraft gesetzt werden dürfen (ebd., 15). 
Im Vergleich zum Codex Hammurapi geht das Deuteronomium sogar noch einen 
Schritt weiter, indem es auch Versorgungs- und Schutzrechte in seine Gesetzes-
sammlung aufnimmt (ebd., 18). Das erinnert stark an die zweite Dimension/
Generation der modernen Menschenrechte, die wirtschaftlichen, sozialen und 
kulturellen Menschenrechte. 

Die geschwisterliche Solidarität, klassisch Brüderlichkeit genannt, ist 
ein zentrales Motiv der Sozialgesetzgebung des Deuteronomiums. Da-
her gehört die Bekämpfung der Armut, die heute noch als Hauptursache für 



24

Menschenrechtsverletzungen gilt (Khan 2009), zu den Hauptthemen der alttes-
tamentlichen Gesetzgebung (Berges 2009, 9). Man kann die deuteronomischen 
Gesetze auch als „Aktionsprogramm zur Bekämpfung akuter und struktureller 
Armut“ verstehen (ebd., 24). Darin gründet ihre bedrängende Aktualität. Ar-
mut verträgt sich nicht mit Gerechtigkeit und Menschenwürde. Wie sich das 
Deuteronomium den Schutz der Menschenwürde durch das Recht vorstellt und 
wer in den Genuss dieser Rechte kommt, soll an einigen wenigen ausgewählten 
Beispielen dargestellt werden. 

Für unseren Zusammenhang ganz wichtig ist der Abschnitt Dtn 15,1–18. Hier 
entwickelt das Deuteronomium eine „Theologie der Befreiung zur Geschwister-
lichkeit“ (Braulik 1986, 110 f.). Das Deuteronomium macht aus der Ackerbrache 
zur Versorgung der Armen einen Schuldenerlass, um die Armut überhaupt ab-
zuschaffen (Rüterswörden 2006, 96), wie es in Dtn 15,4 f. heißt: „Doch eigentlich 
sollte es bei dir gar keine Armen geben; denn der HERR wird dich reich segnen in 
dem Land, das der HERR, dein Gott, dir als Erbbesitz gibt und das du in Besitz 
nimmst, wenn du auf die Stimme des HERRN, deines Gottes, hörst, dieses ganze 
Gebot, auf das ich dich heute verpflichte, bewahrst und es hältst.“ Das Deute-
ronomium verwandelt ein Element der altorientalischen Königsideologie (Sorge 
für die Armen als Imagepflege des Königs) „in eine Reihe von Gesetzen, die sich 
der Armut entgegenstellen und sie abschaffen wollen“ (Rüterswörden 2006, 98). 
Freilich muss auch das ehrgeizige Projekt des Deuteronomiums zur endgültigen 
Überwindung des Skandals der Armut der Realität Tribut zollen, wenn es wenig 
später realistisch heißt (Dtn 15,11): „Die Armen werden niemals ganz aus deinem 
Land verschwinden. Darum mache ich dir zur Pflicht: Du sollst deinem notlei-
denden und armen Bruder, der in deinem Land lebt, deine Hand öffnen.“ Weil 
das so ist, muss in regelmäßigen Abständen durch Schuldenerlass die Befreiung 
aus der Armut wiederholt werden. Dem dient die gesetzliche Regelung der Selbst-
verknechtung und ihrer Begrenzung auf maximal sechs Jahre (Dtn 15,12–18): 

„12 Wenn dein Bruder, ein Hebräer – oder auch eine Hebräerin –, sich dir verkauft, 
soll er dir sechs Jahre dienen. Im siebten Jahr sollst du ihn als freien Mann entlassen.13 
Und wenn du ihn als freien Mann entlässt, sollst du ihn nicht mit leeren Händen 
entlassen.14 Du sollst ihm von deinen Schafen und Ziegen, von deiner Tenne und von 
deiner Kelter so viel mitgeben, wie er tragen kann. Wie der HERR, dein Gott, dich 
gesegnet hat, so sollst du ihn bedenken. 15 Denk daran: Als du in Ägypten Sklave 
warst, hat der HERR, dein Gott, dich freigekauft. Darum verpflichte ich dich heute 
auf dieses Gebot. 16 Wenn er dir aber erklärt: Ich will nicht von dir freigelassen wer-
den – denn er hat dich und deine Familie lieb gewonnen, weil es ihm bei dir gut ging –, 
17 so nimm einen Pfriem und stich ihn durch sein Ohr in die Tür: Dann ist er dein 
Sklave für immer. Bei einer Sklavin sollst du das Gleiche tun. 18 Halt es nicht für eine 
Härte, wenn du ihn als freien Mann entlassen musst; denn was er in den sechs Jahren 



44

„Jugend“ in der Geschichte der Erziehung: 
Einige Streiflichter1 

Jürgen Oelkers

1.	 Fragestellung und Vorgaben der Antike

Meine Fragestellung klingt etwas unbescheiden. Sie lautet: Wie kommt es in 
der westlichen Geschichte der Erziehung dazu, „Kindheit“ und „Jugend“ zu 
unterscheiden und wie ändern sich diese Unterscheidungen? Diese Geschich-
te überblickt niemand ganz, zudem liegen verschiedene und konkurrierende 
Geschichten der Jugend wie der Kindheit vor2 und ich werde mich daher auf 
Streiflichter beschränken. 

Die meisten Geschichten richten nur auf die Kindheit oder nur auf die Jugend. 
Aber ‚Jugend‘ gibt es nur, wenn es im Leben zuvor die ‚Kindheit‘ gegeben hat. 
Und das erlaubt eine erste Eingrenzung, nämlich die Frage nach der Entstehung 
der Kategorien. Wieso und seit wann denkt man das frühe Leben eines Menschen 
als Reihenfolge? 

Die heutigen Vorstellungen von ‚Jugend‘ scheinen da nicht weiterzuhelfen, 
wenn man sich vor Augen hält, dass die durchschnittliche Lebenserwartung im 
Römischen Reich gerade einmal dreissig Jahre betrug. Für viele Erwachsene ist 
das heute noch nicht einmal gleichbedeutend mit dem Ende der ‚Jugend‘. Aber 
diese Entgrenzung der festen Lebensalter ist ein historisch neues Phänomen, das 
sich erst im 20. Jahrhundert bemerkbar gemacht hat (Fass 1977). 

Auch in der Antike standen Kinder von Geburt an nie einfach für sich, son-
dern gehörten einer umfassenden Ordnung des Lebens an. Der Grund konnte 
in keiner Kultur übersehen sehen: Kinder wachsen und entwickeln sich, was 
seit der Antike so verstanden wurde, dass sie Phasen durchlaufen, die sich zu 
einem Schema der Aufeinanderfolge ordnen lassen. Von dieser grundlegenden 
Vorstellung geht die Entwicklungspsychologie bis heute aus.3 

Ein erster Versuch stammt aus dem sechsten Jahrhundert vor der Zeitenwende 
und geht auf den attischen Staatsmann Solon zurück – gemäss Platon einer der 

1	 Der Text basiert auf einer Vorlesung, die ich am 6.März 2025 an der Pädagogischen Hoch-
schule Thurgau gehalten habe.

2	 Zuletzt etwa A Cultural History of Youth (2023). 
3	 Im Grundsatz, nicht in der Einteilung der Phasen oder der Sicht auf die Übergänge. 



45

sieben Weisen des klassischen Griechenlands.4 Von Solon stammt die erste über-
lieferte Einteilung der Lebensalter von der Kindheit bis zum Tod. Es sind zehn 
Alter mit je sieben Jahre Dauer – nach der magischen Zahl „sieben“, die noch in 
unserer Wochenzählung auftaucht (Solon 1945, S. 39). 

Von der Einteilung ist die Erwartung des auf- und absteigenden Lebens, damit 
die normativen Vorstellungen von Kindheit, Jugend und Alter, lange bestimmt 
worden. Jugend folgt der Kindheit, nie umgekehrt, das Alte nähert sich dem Ende, 
und alle sind Teil eines Zyklus, der als natürlich angesehen wurde. Im Blick auf 
die Reifung von Kindern und Jugendlichen orientieren sich die Steiner-Schulen 
noch heute an dem magischen Zyklus der sieben Jahre.

Die tatsächliche Lebenserwartung ist davon zu unterscheiden, ebenso das 
praktische Leben der jungen Menschen in den vormodernen Gesellschaften, 
soweit dies heute bekannt ist. Aus der römischen Zeit und besonders aus der 
christlichen Spätantike sind zahlreiche didaktische Schriften für Erziehung und 
Unterricht vorhanden, die normativ gehalten sind und wiederum wenig über die 
Praxis aussagen. Ein anderer Befund ergibt sich, wenn man den Quellenbestand 
erweitert und nicht nur Texte berücksichtigt. 

Aus der griechischen Antike sind Bilddokumente (Vasenbilder) überliefert, 
die sich als Zeugnisse einer „lebensweltlichen Körperkultur“ der Jugend verstehen 
lassen, die beide Geschlechter umfasst hat und offenbar weitgehend frei gestaltet 
werden konnte (Hölscher 2021, S. 104–106). Die Knaben haben die erste Phase 
der Kindheit im Haus der Eltern verbracht und sind nach heutiger Zählung 18 
bis 20 Jahre alt, wenn sie als „Adoleszente“ das Haus der Eltern verlassen haben 
(ebd., S. 63 f.). Die Mädchen blieben bis zur Heirat im Haus. 

	y Das klassische Athen war eine Sklavengesellschaft, die Bilddokumente und 
Texte beziehen sich nur auf die Söhne und Töchter der Bürger Athens. 

	y Frei war der Umgang, aber nicht die Sexualität. 
	y In den Symposien, also den kultischen Feiern, „sind es die älteren Männer, die 

sich den Jungen hingerissen zuwenden und sie in die Welt der Erwachsenen 
einführen“, ohne dadurch Anstoss zu erregen (ebd., S. 127). 

	y Dafür steht der antike „Eros“. 

Der Heidelberger Archäologe Tonio Hölscher hat darauf verwiesen, dass man 
diese Welt nicht mit den Massstäben der Gegenwart messen darf. Sie kann so 
auch kein Vorbild freier Sexualität sein, wie pädophile Autoren bis heute behaup-
ten. „Die Vorstellungen von Körper und Seele, Leben und Tod und die sozialen 
Rollen der Altersstufen und Geschlechter“ haben sich „grundlegend“ und unwi-
derruflich verändert. Daher kann auch „keine humanistische Tradition“ mehr 

4	 Πρωταγόρας (Prōtagóras), 343a. 



46

als „Deckmantel für pädophile Pädagogik in Schulen und Kirchen herhalten“ 
(ebd., S. 126 f.). 

Doch gerade die Berufung auf die ‚freie Sexualität‘ der Antike hat etwa die 
Verbrechen in der Odenwaldschule massgebend gerechtfertigt und die Aufde-
ckung verhindert. Die Täter konnten sich als ‚Kinderfreunde‘ verstehen und allein 
das zeigt, wie man auf keinen Fall mit der Geschichte von Kindheit und Jugend 
umgehen darf (Oelkers 2024 S, 59–84). Der antike Eros ist keine Rechtfertigung 
für sexuelle Ausbeutung. 

Die Antike hat eine andere Bedeutung. Unter „Kindheit“ wurde seit der Antike 
kategorial der Beginn einer geordneten Folge von Lebensaltern verstanden. Erst 
dann konnten sich damit eine zeitlich verlässliche Erziehung mit einer klaren 
Rollenverteilung und auch einer Rechtsposition verbinden, die mehr darstellte 
als eine res nullius, womit ein Sachverhalt im römischen Recht bezeichnet wird, 
der „niemandes Angelegenheit“ ist (Kempe/Suter 2015). 

Zwischen der römischen Antike und dem frühen Mittelalter entstanden zahl-
lose weitere Einteilungen die von drei bis zu sieben Lebensaltern reichten und die 
deutlich machen, dass verschiedene Varianten die Sicht auf das Alter bestimmt 
haben, ohne die Grundidee des natürlichen Zyklus aufzugeben (Eyben 1973). 
Damit wären die Kinder ohne Rechtsposition gewesen. 

Eine der einflussreichsten und häufig zitierten Unterscheidungen stammte 
von dem römischen Schriftsteller Marcus Terentius Varro und ist im letzten 
Jahrhundert vor der Zeitenwende formuliert worden.5 Varro prägte in seiner 
Schrift De lingua latina auch den Ausdruck infantia als Bezeichnung für das 
Lebensalter „Kindheit“, dem noch vier weitere Lebensalter folgten.6 

Ohne eine solche kategoriale Ordnung wäre es unmöglich, auf Kinder anders 
als okkasionell zu reagieren. Kinder müssen also nicht nur sozial wahrgenommen 
werden. Das können sie erst, wenn sie ihren Platz in einem kognitiven System 
haben. Das Schema der Lebensalter blieb daher bis zum Ende der Antike intakt 
und war auch im christlichen Mittelalter noch massgebend. 

Um 630 nach der Zeitenwende verfasste der Bischof Isidor von Sevilla7 eine 
Enzyklopädie, die das Wissen der Zeit zusammenfasste. Im elften Buch seiner 
Etymologiae8 wurde unterschieden zwischen sechs (männlichen) Lebensaltern: 

5	 Marcus Terentius Varro (116–27 v.d. Z.) war Prätor in Rom und wurde im Jahr 47 von Cäsar 
zum Vorsteher der noch zu gründenden öffentlichen Bibliothek ernannt. Von den über 70 
Werken Varros ist nur wenig vollständig erhalten. Bildungsgeschichtlich von großer Be-
deutung ist die erste Systematisierung der Freien Künste als Disziplinen des akademischen 
Unterrichts.

6	 Pueritia, juventa, adolescentia, senecta.
7	 Isidor von Sevilla (um 560–636) wurde um 599/601 Erzbischof von Sevilla und übte dieses 

Amt bis zu seinem Tode aus. Er ist der letzte der lateinischen Kirchenväter, mit dem die 
christliche Antike beendet wird. 

8	 Abgeschlossen um 630. Das 11. Buch handelt „vom Menschen“ und fasst das zeitgenössische 
Wissen zusammen, darunter auch das pädagogische.



47

	y zuerst infantia und pueritia, also erste und die zweite Kindheit, wobei erste 
bis zum siebten Lebensjahr und die zweite bis zum vierzehnten angenommen 
wurde. Die ältere Kindheit wird mit Schulung verbracht, und sie ist „rein“ 
(purus), also asexuell. 

	y Danach beginnt – mit der Zeugungsfähigkeit – die adolescentia, die doppelt 
so lange dauert wie die jüngere und die ältere Kindheit, also bis zum acht-
undzwanzigsten Jahr reicht.

	y Sie wird gefolgt von juventus, dem Mannesalter, das bis zum 50. Jahr dauert, 
gefolgt von gravitas, dem Alter der würdigen Männer bis 70 Jahre, sowie am 
Ende senectus, das Greisenalter (Neraudeau 1979, S. 87–90).9 

Das ist nach Isidor – und oft unter Berufung auf ihn – vielfach, auch bildlich, 
dargestellt worden. So konnten Kinder wie Jugendliche unterschieden und ein-
geordnet werden, was der Erfahrung des Wachstums entgegenkam. Für Frauen 
sind solche Darstellungen der Lebensalter allerdings erst nach der Reformation 
bekannt (Chvojka 2003, S. 75 f.). 

Noch bei Shakespeare in As You Like It (Folio-Druck 1623), in dem berühm-
ten Dialog, der mit dem Satz beginnt, dass die ganze Welt eine Bühne sei und 
Männer wie Frauen nur Spieler, sind die sieben „ages of men“ – verstanden als 
die sieben Akte des Lebens – männlich.10 Der Dialog wird beschlossen mit der 
„second childishness“, die die Leiden des hilflosen Alters erfasst.11 Das ist also 
auch keine neue Erfahrung. 

2.	 Lehrstücke aus dem Mittelalter und der frühen Neuzeit 

Die schematische Ordnung der gestuften Lebensalter, so wichtig sie für die kog
nitive Orientierung gewesen ist, sagt nichts darüber aus, wie „Jugend“ tatsäch-
lich erlebt und wahrgenommen wurde. In der Forschung wurde im Anschluss 
an den französischen Historiker Philippe Ariès lange angenommen, dass es im 
Mittelalter keine eigene Kultur der Kindheit und Jugend gegeben hat, weil He-
ranwachsende einfach an die Kultur der Erwachsenen angeschlossen wurden 
und ein pädagogisches Bewusstsein ihrer Besonderheit gar nicht vorhanden war 
(Ariès 1960).12 

9	 Originum seu etymologiarum lib. XI, Caput 2: De Aetatibus Hominum. Die Einteilung der 
Lebensalter übernimmt Isidor von Augustinus (Eyden 1973, S. 161 f.). 

10	 As You Like It II/7. 
11	 Ebd.
12	 Quellen für diese These waren vor allem Bilder aus dem Spätmittelalter, auf denen Kinder 

wie kleine Erwachsene dargestellt wurden. 


	Vorwort der Herausgeber
	Ein schneller Tod
	Petra Moser
	Recht statt Gewalt. Menschenrechtliche Ressourcen der biblischen Tradition
	Oskar Dangl
	„Jugend“ in der Geschichte der Erziehung: Einige Streiflichter 
	Jürgen Oelkers
	Mathematisches Argumentieren und Begründen – ein Beitrag zur Demokratie­bildung aus fachdidaktischer Sicht
	Esther Brunner
	Empirie, Theorie und Fantasie: Ein Gespräch mit Helmut Fend 
	Ulrich Halbheer
	COVID-19 als Kairos der Abkehr von staatlichen Institutionen: Ethnografie im online/offline-Nexus der Schulkritik
	Ursina Jaeger
	Regulative Spielräume als Grundlage für die Entwicklung pädagogischer Professionalität
	Philipp Eigenmann & Ulrich Halbheer
	Lernen und Medien – eine Lehrmittel­geschichte in Schlaglichtern 
	Anne Bosche
	Pädagogische Freiheit und neue Medien: Eine bildungshistorische Zwischenbilanz
	Michael Geiss
	Stolpersteine der Evaluation
	Markus Roos
	Unterricht in der Videographie der Gesellschaft – eine etwas andere Ansicht zur Digitalisierung von Bildung und Schule
	Achim Brosziewski
	Das Verdingkinderwesen und seine Folgen – Biografien zwischen sozialer Ausgrenzung und gesellschaftlicher Teilhabe 
	Daniela Freisler-Mühlemann
	In Memoriam Damian Miller
	Nachruf von Jürgen Oelkers
	Forschen mit Damian
	Nachruf von Ulrich Halbheer

	Die Autorinnen und Autoren

