


Gesellschaftsforschung und Kritik 

Herausgegeben von 
Albert Scherr Stefan Müller 

Die Reihe »Gesellschaftsforschung und Kritik« bietet einen Ort für theore
tische und empirische Analysen, die auf die Weiterentwicklung kritischer 
Gesellschaftsforschung zielen. Als grundlegendes Kennzeichen kritischer 
Gesellschaftsforschung gilt dabei das Interesse an der Frage, wie soziale 
Problematiken mit der Grundstruktur der Gegenwartsgesellschaft zusam

menhängen. Die Reihe ist für Beiträge aus unterschiedlichen sozialwis
senschaftlichen Theorietraditionen offen und steht für eine multiperspek

tivische Programmatik der Kritik. 



Der Autor 
Christian Thein ist Professor für Philosophie am Philosophischen Seminar der Universität 
Münster. Seine Arbeits- und Interessenschwerpunkte liegen systematisch in der Sozial- 
und Bildungsphilosophie und historisch in der Philosophie der Moderne. 

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Der Text dieser 
Publikation wird unter der Lizenz Creative Commons Namensnennung – Nicht 
kommerziell – Keine Bearbeitungen 4.0 International (CC BY-NC-ND 4.0) veröffentlicht. 
Den vollständigen Lizenztext finden Sie unter: 
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.de legalcode. Verwertung, 
die den Rahmen der CC BY-NC-ND 4.0 Lizenz überschreitet, ist ohne Zustimmung des 
Verlags unzulässig. Das gilt insbesondere für die Bearbeitung und Übersetzungen des 
Werkes. Die in diesem Werk enthaltenen Bilder und sonstiges Drittmaterial unterliegen 
ebenfalls der genannten Creative Commons Lizenz, sofern sich aus der 
Quellenangabe/Abbildungslegende nichts anderes ergibt. Sofern das betreffende Material 
nicht unter der genannten Creative Commons Lizenz steht und die betreffende Handlung 
nicht nach gesetzlichen Vorschriften erlaubt ist, ist für die oben aufgeführten 
Weiterverwendungen des Materials die Einwilligung des jeweiligen Rechteinhabers 
einzuholen. 

Dieses Buch ist erhältlich als: 
ISBN 978-3-7799-9012-3 Print 
ISBN 978-3-7799-9013-0 E-Book (PDF) 
DOI 10.3262/978-3-7799-9013-0 

1. Auflage 2025 

© 2025 Beltz Juventa 
Verlagsgruppe Beltz 
Werderstraße 10, 69469 Weinheim 
service@beltz.de 
Einige Rechte vorbehalten 

Satz: xerif, le-tex 
Druck und Bindung: Beltz Grafische Betriebe, Bad Langensalza 
Beltz Grafische Betriebe ist ein Unternehmen mit finanziellem Klimabeitrag 
(ID 15985-2104-1001) 
Printed in Germany 

Weitere Informationen zu unseren Autor:innen und Titeln finden Sie unter: www.beltz.de 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/legalcode.de
mailto:Service@beltz.de
https://www.beltz.de


Inhalt 

Einleitung 9 
1. Zur ,alten‘ und ,neuen‘ Kritische Theorie 9 
2. Konstellationen und Transformationen 16 
Literatur 19 

I. Geschichte und Genealogie 

Transformationen einer kritischen Theorie 
der gesellschaftlichen Synthesis 22 
1. Das Selbstbewusstsein als idealistisches Synthesisprinzip 24 
2. Adornos Kritik der idealistischen Abstraktion 29 
3. Vermittlungen von Geist und Gesellschaft bei Hegel und Adorno 32 
4. Idealistische und gesellschaftliche Synthesis 35 
5. Problemstellungen einer Reduktion von gesellschaftlicher 

Synthesis auf Arbeit 42 
6. Postones Rehabilitierung einer kritischen Theorie der 

gesellschaftlichen Arbeit 49 
7. Gesellschaftliche Synthesis durch Formen der Anerkennung 57 
Literatur 67 

Genealogie, Archäologie und Dialektik der Aufklärung – 
Die Figur Bacon 70 
1. Anthropozentrische und subjekttheoretische Wende im 

neuzeitlichen Denken 71 
2. Bacon und die Genealogie nachmetaphysischen Denkens 76 
3. Bacon und die Dialektik der Aufklärung 78 
4. Bacon und die Archäologie der Humanwissenschaften 82 
5. Moderne Problemkonstellationen und die Umbruchsfigur Bacon 86 
Literatur 94 

5 



II. Kritik der instrumentellen Rationalität 

Horkheimer, Kant und die Kritik der instrumentellen Rationalität 98 
1. Das erstpersönliche Wollen und die Normativität 

rationalen Handelns 104 
2. Zwei Hinsichten der normativen Relevanz der 

,Rationalitätsklausel‘ 111 
3. Kant als Theoretiker oder Kritiker der instrumentellen 

Rationalität? 117 
4. Kritik der instrumentellen Vernunft 122 
Literatur 125 

Konstellationen und Kontexte einer Kritik 
der instrumentellen Vernunft 127 
1. Aristoteles und Arendt 128 
2. Marx und die Marx-Rezeption 138 
3. Horkheimer und Habermas 147 
Literatur 155 

III. Rechte und Rechtskritik 

Paradoxien in Menkes genealogischer Formkritik 
des bürgerlichen Rechts 158 
1. Darstellung durch Rekonstruktion – Menkes Formkritik des 

bürgerlichen Rechts 159 
2. Zum Problem des normativen Motivationsgrundes der Kritik 168 
3. Ausgangsrätsel, Methode und Herrschaftskritik 

bei Menke und Marx 175 
Literatur 187 

Adornos Vernunft und die Rückkehr der Natur 
in Habermas’ Rechtsdenken 188 
1. Menschenwürde als Seismograph, Portal und Scharnier 191 
2. Moral, Rechte und Menschenwürde 193 
3. Verletzlichkeit und Unverfügbarkeit der menschlichen Natur 200 
4. Problemstellungen des Naturbezuges zwischen Habermas 

und Adorno 207 
Literatur 215 

6 



IV. Theorie und Praxis 

Grenzen der Aufklärung und die Kritische Theorie des Antisemitismus 218 
1. Antisemitismus als Herrschaftsprojektion 222 
2. Antisemitismus und die falsche Kapitalismuskritik 223 
3. Antisemitismus als projektive Herrschaftskritik 228 
4. Grenzen der Aufklärung und Kritische Theorie 230 
Literatur 232 

Critical Theory zwischen Akademisierung und Politisierung – 
Zehn Thesen 233 
1. Akademisierung 234 
2. Politisierung von Analyse und Kritik 234 
3. Priorität der Herrschaftskritik 235 
4. Formalismus und Affektbezogenheit 235 
5. Lebensformen, soziale Bewegungen und Gegengemeinschaften 236 
6. Deliberation, Konflikt und Kampf 236 
7. Hang zum Manichäismus 237 
8. Kapitalismuskritik und Antikapitalismus 237 
9. Rassismus und Antisemitismus 238 
10. Kritische Theorie oder Critical Theory? 239 

Text- und Drucknachweise 240 

7 



Einleitung 

1. Zur ,alten‘ und ,neuen‘ Kritische Theorie 

Auf die verbreitete Rede von einer ,alten‘ und einer ,neuen‘ Kritischen Theorie wird 
hier lediglich in einem heuristischen und nicht in einem normativen Sinn Be
zug genommen. Die mit ihr verbundene Markierung einer historischen Diffe
renz schließt an Diskurse an, die den Narrationen von Paradigmenwechseln und 
Generationenabfolgen in der mit dem Frankfurter Institut für Sozialforschung ver
bundenen Theorieschule folgen. Dass Paradigmenwechsel in der Geschichte der 
mit dem Institut verbundenen Frankfurter Schule eine wesentliche Rolle spielen, hat 
aus der Perspektive der Beobachtung Hauke Brunkhorst in einem 2018 wieder
veröffentlichten und 1983 erstmalig publizierten Beitrag mit dem Titel Paradig
makern und Theoriendynamik der Kritischen Theorie der Gesellschaft unter Bezugnahme 
auf die postempirische Wissenschaftstheorie herauszuarbeiten versucht. Brunk
horst verweist auf unterschiedliche Entwicklungsphasen der Kritischen Theorie seit 
den frühen 1930er Jahren, die mit Theoriedynamiken und Zentralreferenzen in 
Verbindung stehen. Zu ersteren zählen Phasen der wissenschaftlichen Konsoli
dierung eines Paradigmas auf programmatischer Grundlage ebenso wie die Ent
stehung von Krisensituationen, die zu Umbrüchen oder einem grundlegenden 
Wandel in der paradigmatischen Gegenstands- und Theorieausrichtung führen 
können. Diese sind wiederum an der entweder durch interne Gründe oder durch 
externe Verursachungen ausgelösten Problematisierung von bisherigen Zentral
referenzen des jeweiligen Paradigmas ablesbar. 

Aus der hier interessierenden Perspektive ist bemerkenswert, welche Rollen 
der Philosophie in ihrem Verhältnis zu den Sozialwissenschaften von Brunkhorst 
im Rahmen der konstatierten Wandlungen von Paradigmen in der Theoriege

schichte der Frankfurter Schule zugesprochen werden. So ist für die Ausbildung 
der Kritischen Theorie vor Habermas, die im gegenwärtigen Diskurs gemeinhin 
als ,alte Kritische Theorie‘ bezeichnet wird, wiederum eine innere Entwicklung 
konstitutiv, die zum einen zur Ausbildung eines Paradigmas und zum anderen 
aber auch zu einem Paradigmenwechsel geführt hat. Entsprechend zeigt Brunk
horst, dass die aus einer progressiven Lektüre von Georg Lukacs’ Geschichte und 
Klassenbewusstsein gewonnenen Zentralreferenzen der frühen, sich am westli
chen Marxismus orientierenden Frankfurter Schule – gemeint ist das Problem der 
Verdinglichung und Rationalisierung sowie die Frage nach dem Klassenbewusst
sein im Sinne einer Einheit von Theorie und Praxis – gerade hinsichtlich des 
programmatisch geforderten empirischen Ausweises der damit verbundenen 
Überlegungen und deren Implikationen für die ,Faschismuskontroverse‘ der 
1930er Jahre gescheitert ist. Hier erblickt Brunkhorst den „inneren Grund für die 

9 



Krise: die unaufgelösten Schwierigkeiten jenes ersten Versuchs, die Idee einer 
Kritischen Theorie der Gesellschaft an die empirischen Sozialwissenschaften 
anzuschließen“, so dass die empirischen Schwächen der philosophisch angelei
teten Theoriebildung zur „entwicklungslogisch konsequenten Transformation 
eines interdisziplinären Marxistischen Forschungsprogramms in die negative 
Geschichtsphilosophie der Dialektik der Aufklärung“ geführt haben (Brunkhorst 
2019, 646). Die mit der Dialektik der Aufklärung anhebende und zugleich über diese 
hinausweisende philosophische und kulturkritische Phase der Kritischen Theorie in 
den 1950er und 1960er Jahren interpretiert Brunkhorst als einen Krisenausdruck 
für das Scheitern der ursprünglichen programmatischen Idee, während Horkhei
mer und Adorno selbst diesen „Rückzug in die Philosophie“ dadurch legitimiert 
sahen, dass „sie die empirischen Sozialwissenschaften als Richter in Fragen der 
Gesellschaftstheorie für befangen erklärt haben“ (ebd., 647). Als wissenschaftliches 
Kernproblem der ,alten‘ Kritischen Theorie macht Brunkhorst die Schwierigkeit 
aus, sich auf sozialwissenschaftliche Paradigmenkonkurrenzen einzulassen: 

„Auch Horkheimer will sich nicht auf die wissenschaftliche Paradigmenkonkur
renz einlassen und sichert die Wahrheit der Kritischen Theorie vorgängig in einer 
Geschichtsphilosophie des revolutionären Bewusstseins. Diese Rückversicherung beim 
philosophischen Wahrheitsbegriff lässt den späteren Abschied der frühen Kritischen 
Theorie von den Fachwissenschaften als innere Konsequenz der alten Zentralreferenz 
erscheinen.“ (ebd., 653) 

Interessant ist, welche Deutung Brunkhorst an diese Überlegungen anschließend 
dem für das heutige Verständnis von Kritischer Theorie bedeutsamsten Paradig
menwechsel zwischen der Gründergeneration einerseits und Jürgen Habermas 
andererseits gegeben hat: 

„Habermas hat, nach anfänglichem Zögern, den philosophischen Ballast abgewor
fen. Das heißt nicht, dass die Philosophie – oder gar das idealistische Erbe der Kritik 
– ganz aus der Kritischen Theorie verschwunden wäre. Nur, ihre Form hat sich so 
verändert, und ihre Rolle ist so jetzt eingegrenzt, dass sie die Entfaltung eines sozi
alwissenschaftlichen Paradigmas beziehungsweise den kritischen Anschluss an die 
Paradigmen der Gesellschaftstheorie und die empirische Forschung zwanglos und 
ihre grundlegenden Anomalien möglich zu machen verspricht. Das jedenfalls ist das 
Habermassche Programm. Indem er die formalen Aufgaben der Philosophie von den 
inhaltlichen Interessen der Gesellschaftstheorie scharf abgrenzt, gelingt es ihm, jene 
Konfundierung der philosophischen Grundlagenforschung mit substanzieller, empi
risch gehaltvoller Theoriebildung, die für den älteren Hegelmarxismus so charakte
ristisch war, zu vermeiden, und die beiden Seiten der Kritischen Theorie, die Philoso
phie und die Wissenschaft in ein begründetes, systematisches Verhältnis zueinander 
zu setzen – insofern bleibt er Hegelmarxist.“ (ebd., 647 f.) 

10 



Wenn also im Titel dieses Buches auf die Rede von einer ,alten‘ und einer ,neu
en‘ Kritischen Theorie Bezug genommen wird, so im Bewusstsein dessen, dass im 
öffentlichen Diskurs diese Grenzziehung bis in die Gegenwart mit dem sprach
pragmatischen und sozialtheoretischen Paradigmenwechsel assoziiert wird, den 
Habermas seit Mitte der 1970er Jahren im Kontext seiner eigenen ersten werk
biografischen Wende vollzogen hat (vgl. Thein 2024, 16). Zugleich ist eine interne 
Theoriedynamik auch für die Zeiten davor und danach zu konstatieren, so dass 
auch die Rede von einer ,älteren‘ sowie einer ,jüngeren‘ oder ,neueren‘ Kritische 
Theorie als flexibel ausgelegt werden kann, in Abhängigkeit vom historischen und 
auch programmatischen Standort der jeweiligen Perspektivierung. 

Die seit den 1980er Jahren auch den öffentlichen Diskurs über Kritische Theorie 
bestimmende Thematisierung eines mit der Kommunikations- und Diskurstheo
rie von Habermas einhergehenden Paradigmenwechsels hatte ebenso Axel Hon
neth als damals neuer und aus heutiger Sicht ehemaliger Direktor des Instituts für 
Sozialforschung veranlasst, über die systematische Einheit, aber auch die Differen
zen in der Theoriegeschichte der Frankfurter Schule von Horkheimer bis Habermas 
nachzudenken. Als zentrale Gemeinsamkeit stellt er deren „sozialtheoretischen 
Negativismus“ heraus, der sich auf die Vorherrschaft einer einschränkenden, ver
dinglichenden und Leid verursachenden Rationalität in modernen liberalen Ge
sellschaften bezieht: 

„Die zentralen Vertreter der Kritischen Theorie teilen nicht nur das formale Schema 
einer Diagnose des Kapitalismus als eines sozialen Verhältnisses blockierter und ver
einseitigter Rationalität, sondern auch die Vorstellung über das angemessene Mit
tel der Therapie. Die Kräfte, die zur Überwindung der sozialen Pathologie beitragen 
können, sollen aus ebenjener Vernunft stammen, deren Verwirklichung durch die ge
sellschaftliche Organisationsform des Kapitalismus gerade verhindert wird.“ (Hon
neth 2007, 48) 

Hinter den „unterschiedlichen Praxismodellen“ der Theorien von „Horkheimer bis 
Habermas“ sieht Honneth in der mit dem letzten Satz angesprochenen Verwirk
lichungsfrage „nur Statthalter dieses einen Gedankens, dem zufolge die Verge
sellschaftung des Menschen nur unter Bedingungen kooperativer Freiheit gelin
gen kann; wie auch immer die anthropologischen Vorstellungen im einzelnen be
schaffen sein mögen, sie stehen letztlich für die ethische Idee, eine Form der ge
meinsamen Praxis auszuzeichnen, in der die Subjekte miteinander oder koopera
tiv zur Selbstverwirklichung gelangen können“ (ebd., 36). Bei aller Hervorhebung 
eines Paradigmenwechsels in der Theoriegeschichte der Frankfurter Schule insis
tieren verschiedene Vertreterinnen und Vertreter einer ,neueren‘ Kritischen Theo
rie darauf, dass ein wesentlicher Kern an normativen Problemstellungen und Lö
sungsansätzen über diesen Wandel hinweg erhalten geblieben ist. Während Hon
neth diesen Kernbestand in der ethischen und immanent rekonstruierbaren Idee 

11 



einer kooperativen Praxis verortet, aus der sich die Kritik der gesellschaftlichen 
Ursachen von sozialen, also strukturellen Pathologien in modernen Gesellschaf
ten speist, fokussiert Martin Saar in einem jüngeren Beitrag noch stärker das Mo
ment der Herrschaftskritik als übergreifende, wenn auch in sich kontroverse Mo
tivlage: 

„Die Kritische Theorie Frankfurter Prägung beginnt mit der Prämisse oder der Vor
aussetzung der Existenz sozialer Herrschaft. In der Welt, in die hinein diese For
schungen, Texte und Interventionen geschickt wurden, herrscht Teilung und Un
gleichheit, und dies fordert das moralische Gefühl und die vernünftige Reflexion glei
chermaßen zur Reaktion und zum Widerspruch heraus.“ (Saar 2021, 186) 

Mit ähnlicher Intention hat Seyla Benhabib zur hundertjährigen Feier der Frank
furter Goethe-Universität darauf hingewiesen, „dass Habermas’ Werk dem Kernan
liegen der ,entlarvenden Kritik‘ treu geblieben ist, da er die Gesellschaft weiterhin 
als ein widersprüchliches Ganzes mit auseinanderdriftenden Tendenzen begreift 
und damit die Verknüpfung von Kritik und Krise erst wiederherstellt“ (Benhabib 
2014, 103). Mit dieser Figur sei ein politisch-ethischer Horizont aufgespannt, der 
die Kritische Theorie trotz aller Paradigmenkonkurrenzen in einer sehr grundsätz
lichen Weise als eine alternative, weil kritische Wissenschaftsoption auch für die 
,Neue Welt‘ des 21. Jahrhunderts sich etablieren lasse. 

Unabhängig von der sachlichen Frage, ob mit diesen Bestimmungsversuchen 
tatsächlich die gemeinsame übergreifende Motivlage der Vertreter der Frankfur
ter Schule von der Gründergeneration bis in die Gegenwart getroffen ist, bleibt 
aus der Perspektive der retrospektiven Beobachtung zunächst festzustellen, dass 
der von Habermas vollzogene und als ein solcher deklarierte Paradigmenwech
sel, durch den erst die Rede von einer ,alten‘ und einer ,neuen‘ Kritischen Theo

rie einen auch evaluativ ausdeutbaren Sinn erhalten hat, gerade von den Nach
geborenen überwiegend als inhaltlich und methodisch einschlägig sowie unum
kehrbar betrachtet wird: „Im Zuge der intellektuellen Entwicklung von Horkhei
mer bis Habermas hat sich natürlich diese Idee eines vernünftigen Allgemeinen 
nicht nur inhaltlich, sondern auch der methodischen Form nach verändert“ (Hon
neth 2007, 35). Brunkhorst verweist bezüglich dieser Veränderungen auf die voll
ständig neu konzeptualisierte Zentralreferenz der Kommunikationstheorie von 
Habermas, die er – neben der sprachpragmatischen Überwindung des bewusst
seinsphilosophischen Paradigmas – aus sozialwissenschaftlicher Perspektive als 
konstitutiv für den Paradigmenwechsel ansieht: 

„Würde man wie Habermas die Zentralreferenz bei der Differenzierung von System und 
Lebenswelt ansetzen und die gesellschaftliche Basis nicht länger auf das ökonomi
sche System eingrenzen, sie vielmehr mit der normfreien Sozialität der organisier
ten Sozialsysteme, also mit Systemintegration überhaupt identifizieren, dann wäre 

12 



das Marxsche epocheprägende Prinzip von Lohnarbeit und Kapital nicht länger epo
cheprägend; es wäre lediglich die Kernstruktur einer historisch ausgeprägten Pro
duktionsweise im Kontext der durch die Entkoppelung von System und Lebenswelt 
insgesamt geprägten Gesellschaftsformation.“ (Brunkhorst 2018, 651) 

Dass noch über der Ebene der philosophischen und sozialwissenschaftlichen 
Sachfragen, die durch die hier skizzierten Einlassungen von Brunkhorst, Hon
neth und Saar berührt sind, solche der öffentlichkeitswirksamen Narrativsetzung 
mit politischen Implikationen schweben, darauf haben gerade jene ,Erben Ador
nos‘ (vgl. Später 2024) aufmerksam gemacht, die dem sowohl wissenschafts- als 
auch institutionenpolitisch vollzogenen Paradigmenwechsel nicht Folge leisten 
wollen und wollten: 

„Auf dem Namen der Kritischen Theorie lastet eine Hypothek, die Habermas nicht 
übernehmen wollte oder konnte – es ist ihr außerakademischer Wahrheitsanspruch. 
[…] Um Jürgen Habermas aber als einen jüngeren Kritischen Theoretiker darstellen 
zu können, bedurfte es einer besonderen Traditionserfindung, die in den Arbeiten 
von Axel Honneth, Alfons Söllner, Helmut Dubiel und Rolf Wiggershaus zu verfolgen 
ist.“ (Claussen 2004, 276 f.) 

Dieses Narrativ einer mit dem Ortsnamen sowie der Schulbezeichnung verbun
denen und sich zugleich durch paradigmatische Wandlungen auszeichnenden 
Traditionsgeschichte kommt bis in die Gegenwart in der Rede von ,Generationen‘ 
zum Ausdruck. Erstmalig tauchte die Kennzeichnung einer ,zweiten Generation‘ 
in der als Einführung in die kritische Theorie deklarierten Monografie Philosophie als 
Kritik von Willem van Reijen 1984 in einem so bezeichneten Schlusskapitel auf: 

„Nur wenige der zahlreichen Studenten, die Adorno, Horkheimer, Marcuse als ih
re philosophischen Lehrer betrachteten, haben die Theoriebildung der Frankfurter 
Schule fortgeführt. […] Von denjenigen, die im Anschluß an die erste Generation wei
tergearbeitet haben, behandle ich hier Habermas, Negt, Offe, Schmidt und Wellmer.“ 
(van Reijen 1984, 158) 

Wenige Jahre später übernahm Rolf Wiggershaus diese Kennzeichnung einer 
,zweiten Generation‘ in seinem Standardwerk zur Geschichte, Entwicklung und 
Bedeutung der Frankfurter Schule und reduzierte die genannte Gruppe bereits auf 
zwei Protagonisten, nämlich Habermas und Negt, mit deutlicher Konzentrati
on auf ersterem (vgl. Wiggershaus 1988, 705–713). Für Detlev Claussen kam es 
hierdurch zu einer Verschiebung eben nicht nur in der öffentlichen, an Fragen 
der Geschichtsschreibung interessierten Wahrnehmung, sondern auch hin
sichtlich einer Einschätzung und Beurteilung der von nun an als ,alt‘ oder ,früh‘ 
gekennzeichneten Theoriebildung der Gründergeneration: 

13 



„Aber um der wirklichen Verschiebung gewahr zu werden, muss man tiefer graben. 
Im Zentrum steht eine invention of tradition, die mit der Theorie des kommunikativen Han
delns kurz nach Herbert Marcuses Tod 1979 zum ersten Mal sichtbar, als öffentliche 
Entwertung der Tradition formuliert wurde.“ (Claussen 2004, 273) 

Diese ,öffentliche Entwertung der Tradition‘ soll im Kontext der folgenden Beiträ
ge aus einer dezidiert philosophischen Perspektive problematisiert werden, oh
ne in die Fallen einer freischwebenden theoretischen Betrachtung zu verfallen. 
Wenn der philosophische Begriff im Anschluss an die aus Adornos materialbezo
gener dialektischer Verfahrensweise gewonnenen Einsichten immer schon einen 
sozialen und kulturellen Gehalt aufweist, dann ist die philosophische Reflexion 
der sozialwissenschaftlichen Erkenntnis bei aller Kritik des Positivismus zumin
dest nicht äußerlich: 

„Denn die Kritische Theorie konstituiert sich als ,einheitliches Ganzes‘ weder durch 
Aufaddieren empirischer Einzelbefunde noch durch Ableitung aus Oberbegriffen. 
Sie leistet keine Erklärung der empirischen Befunde im herkömmlichen Sinne, 
sondern deren Deutung durch Bezug auf ein historisch sich wandelndes, von 
Spannungen und Widersprüchen durchzogenes ,lebendiges Ganzes‘. Die Deu
tung bezieht sich auf eine Theorie der Gesellschaft, die auf einmal Erkanntem und 
in Begriffen Erfasstem aufbaut, sich aber zugleich gemäß den neu gewonnenen 
Einsichten wandelt.“ (Tränkle 2024, 262) 

An verschiedenen thematischen Feldern soll im Folgenden gezeigt werden, dass 
die paradigmatische Verabschiedung verschiedener Problemstellungen, die für 
das Denken und die Theoriebildung der sogenannten ,alten‘ Kritischen Theorie 
konstitutiv waren, einen substantiellen Verlust an Einsichten und ebenso an fort
zuführenden Denkmöglichkeiten befördert hat, der bis in die Gegenwart negativ 
fortwirkt. Dieser Tendenz der Etablierung einer auf Abgrenzung bedachten und 
sich als ,neu‘ ausweisenden Diskursformation konnte, so die zweite hier zugrun
de gelegte Ausgangsthese, gerade der nostalgische und sich teils offen als ana
chronistisch präsentierende Rückgriff auf die von Horkheimer, Adorno, Marcuse 
und Benjamin formulierten Ideen kaum etwas entgegensetzen. In diesem Buch 
wird deshalb ein anderer, sich begrifflich und argumentativ ausweisender Weg 
der theoretischen Konfrontation von sich als Paradigmen darstellenden konzep
tuellen Zusammenhängen gegangen, der das Verhältnis von ,alter‘ und ,neuer‘ Kri
tischer Theorie nicht als einen Kampfplatz zweier Gruppierungen konzeptualisiert, 
sondern als ein philosophisches Verhältnis von Konstellationen und Transforma
tionen. Eine Kritik von Theoremen und Philosophemen, deren zeitliche Verortung 
noch nichts über deren Gehalt aussagt, gründet also in einer im Modus der Rekon
struktion vollzogenen Vergewisserung über die Konstellationen und Transforma

14 



tionen von kritischen Ideen und Konzepten, und nicht in stupender Oppositions
haltung. 

Zur Abfassung des vorliegenden Buches rücken zudem zwei neue Entwicklun
gen in den Horizont der Theoriegeschichte der Kritischen Theorie. Die eine betrifft 
die Geschichtsschreibung selbst, die andere die neuen Erscheinungsformen ei
ner Critical Theory oder auch von kritischen Theorien im Plural. Hinsichtlich der 
Rekonstruktion und Rezeption der Geschichte des mit dem Ortsnamen ,Frank
furt‘ verbundenen Diskurs- und Theoriezusammenhangs hat Honneth bereits in 
den 1990er Jahren auf die nicht nur historische, sondern auch sachliche Relevanz 
der Arbeiten von denjenigen Autoren hingewiesen, die „im Institut für Sozialfor
schung eine eher randständige Position innehatten, also der ,Peripherie‘ angehör
ten“ (Honneth 1999, 26). Die über viele Jahrzehnte vorherrschende Vorstellung von 
einer Einheit oder Kohärenz der Theoriebildung in der Gründergeneration folgt 
somit eher einem Narrativ der Geschichtsschreibung, das jedoch in der jüngeren 
Zeit erfolgreich aufgebrochen worden ist: 

„Weder die Zielsetzung des Instituts in seiner Gründungsphase noch die personale 
Zusammensetzung des Kreises von (ausschließlich männlichen) Wissenschaftlern 
um Max Horkheimer hatten eine einheitliche Programmatik oder Methodologie im 
strengen Sinne wahrscheinlich gemacht […]. Dass die internen Diskussionen im In
stitut, auf den Seiten der Zeitschrift für Sozialforschung und ihrer Nachfolgeorgane 
und in der wissenschaftlichen Kommunikation mit den internationalen Kollegen so 
vielfältig und grundsätzlich waren, zeigt den damaligen Bedarf an Positionierung 
der einzelnen Wissenschaftspersönlichkeiten und des institutionellen Kontexts 
deutlich an.“ (Saar 2021, 183) 

Zahlreiche Arbeiten zu den peripheren Personen und Theorieentwürfen konnten 
in den vergangenen Jahren die übergreifende und zugleich nicht monolithische 
Produktivität des Theoriezusammenhangs der 1930er Jahre und auch der Folge
jahrzehnte aufweisen und im Sinne einer adäquaten Geschichtsschreibung ein 
realistischeres Bild auch von den hieraus resultierenden kontroversen Analyse- 
und Positionsbestimmungen zu verschiedenen Zeit- und Sachfragen liefern. 

Zum zweiten findet eine thematische Diversifizierung und lokale Entgren
zung des mit der Kritischen Theorie verbundenen Theoriegebäudes im Zeichen ihrer 
Internationalisierung statt (vgl. Lessenich 2022), die ihrem Anspruch nach refle
xiv angelegt ist: „Der Verdacht, die Kritische Theorie selbst verkörpere denjenigen 
methodischen und politischen Eurozentrismus, den eine wahrhaft kosmopoliti
sche Perspektive auf Befreiung eigentlich überwinden müsste, steht zu Recht im 
Raum, und nicht wenige Kommentatorinnen und Kritiker haben ihn (mit mehr 
oder weniger exegetischer Mühe) erhoben“ (Saar 2021, 189). Die Selbstbefragung 
geht in einigen Spielarten von kritischen Theorien mit Neuausrichtungen ein
her, die sehr stark von poststrukturalistischen, neomarxistischen und postkolo

15 



nialen Theorieeinflüssen zehren. Zugleich ist auf Grundlage einer subtilen Aneig
nung von radikaldemokratischen Versatzstücken eine verstärkte Politisierung der 
Theoriebildung insgesamt zu spüren. Nicht grundsätzlich, aber doch in einigen 
dieser neueren oder jüngsten Erscheinungsformen einer sich bereits als ,vierte 
Generation‘ markierenden Critical Theory kommt der Hang zur Konfundierung von 
Theorie und politischer Agitation zu einem unwohlen Ausdruck, dem sich die vor
liegenden Beiträge entgegenstellen möchten, ohne der Einsicht in die Notwen
digkeit einer inhaltlichen Erweiterung und Entgrenzung der Themen- und Pro
blemstellungen einer gegenwartsbezogenen kritischen Theorie sich verweigern 
zu wollen: 

„Wenn es zur Identifikation der Kritik mit einem bestimmten subjektiven oder kol
lektiven Standpunkt kommt, büßt sie, ob ihrer Nähe zu spezifischen politischen An
liegen, das ideologiekritische Urteilsvermögen ein. Wo die Distanz zur politischen 
Praxis eingezogen wird, droht kritische Theorie schließlich zur ,bloßen Rationalisie
rung‘ einer politischen Gesinnung zu werden.“ (Tränkle 2024, 267 f.) 

2. Konstellationen und Transformationen 

In einem journalistischen Beitrag hat in jüngerer Zeit Jochen Hörisch auch auf 
den stilistischen Bruch auf der Darstellungsebene hingewiesen, der ihm zufolge 
die ,alte‘ von der ,neuen‘ Kritischen Theorie trennt und implikationsreich ausgedeu
tet werden kann: 

„,Kommunikation‘ ist das Schlüsselwort der neueren (durch Jürgen Habermas ge
prägten) Frankfurter Schule. Ihre kommunikative Kompetenz ermögliche es Men
schen, den zwanglosen Zwang besserer, nämlich sachlich begründeter Argumente 
walten zu lassen und damit Konflikte aller Art einer ebenso sach- wie menschenge
rechten Lösung zuzuführen: So lautet die frohgemute Leitthese einer Theorie, die mit 
ihrem Zentralbegriff ,Kommunikation‘ bemerkenswert unkritisch vorgeht. […] Ha
bermas und seine Schüler tun alles, um nicht schön, überraschend, kontraintuitiv 
oder gar dunkel-glänzend zu schreiben. Stilistische Brillanz gilt ihnen als verdäch
tig, täuscht sie doch über mangelnde Argumentativität hinweg. 
Zu den auffälligsten Merkmalen der frühen Kritischen Theorie zählen hingegen ihr 
dezidiert kritisches Verständnis von ,Kommunikation‘, ihre Aufmerksamkeit für Pa
radoxien und ihr ebenso faszinierender wie irritierender Sound. Walter Benjamin 
und Theodor W. Adorno waren Stilisten von Graden. Der primäre Impuls ihres Stils 
ist nicht zu überhören beziehungsweise zu überlesen: Er ist nicht kommunikations
freundlich. Und will es auch gar nicht sein.“ (Hörisch 2024, 115) 

16 



Mit Blick auf die Form der Texte der älteren Generation hat Habermas selbst im 
Vorwort zu einem von ihm 1978 herausgegebenen Sammelband mit Beiträgen 
von Bloch, Marcuse, Adorno, Arendt, Benjamin und Scholem auf die Charak
teristika der „philosophischen Essayistik“ hingewiesen, unter welchen Begriff 
er deren präferierte sprachlich-stilistische Darstellungsform subsumierte; er 
führte hier den „geringeren Grad an Stringenz“ und den „literarischen Cha
rakter“ im Abgleich mit den analytischen wissenschaftlichen Schreibweisen an, 
aber auch den „stärkeren Zugang zum öffentlichen Bewußtsein“ verbunden 
mit einer „größeren publizistischen Wirksamkeit“, die Bezugnahmen des phi
losophischen Gedankens auf Politik, Kunst und Religion, die Möglichkeit der 
„ungeschützteren Parteinahme“, die „beweglichere Assoziation“ sowie einen stär
keren Spannungsaufbau zwischen Positionen ohne Sichtbarmachung von deren 
Beschränkungen (Habermas 1978, 3). Hörisch geht im Vergleich viel weiter und 
tiefer in seiner Analyse von Gründen für eine aus heutiger Sicht anachronistisch 
und verdächtig wirkende Schreibweise, die sich der Kommunikation sperrt, statt 
die argumentative Interaktionsabsicht zwischen Schreibenden und Lesenden in 
den Vordergrund zu rücken. Er verweist hierzu auf Adornos Bemerkung zum Stil 
der Dichtung, nach der diese die Kommunikation deshalb kündigt und bewusst 
Unverständlichkeit transportiert, um die Sache, um die es geht, nicht „durch 
Kommunikation zu verunstalten, welche daran hindert, die Sache zu kommuni
zieren“ (Hörisch 2024, 115). Auch Axel Honneth hat in einem frühen, ebenso den 
Paradigmenwechsel zwischen Adorno und Habermas aus philosophischer Sicht 
hervorhebenden Artikel für die Juliausgabe des Merkur von 1979 auf jene reflexive 
Anlage des Stils von Adornos Philosophie in Bezug auf deren kulturkritische 
Anliegen hingewiesen: 

„Wenn die Darstellungsform von Theorie gedeutet werden muß als Organisation von 
Erkenntnisgehalten, in der sich die geschichtliche Erfahrung ausprägt, dann muß 
eine als Kritik begriffene Theorie sich auch ihrer Form nach der bisherigen Bewußt
seinsgeschichte entziehen. Adornos Philosophie setzt daher ihre eigene Form gegen 
das Rationalitätsprinzip abstrakter Logik; seine geschichtsphilosophischen Prämis
sen zwingen zur Frontstellung gegen die methodische Organisierung von Theoriege

halten überhaupt. […] Gegen die Kommunikationsfunktion von Sprache versuchen 
die Thesen Adornos philosophisches Denken sprachlich wieder an Gegenstandsnähe 
zu orientieren.“ (Honneth 1979, 656–659) 

Dementgegen ist Habermas’ eigenes sprachliches Darstellungsverfahren umge
kehrt von der Prämisse getragen, sich so in den wissenschaftlichen Diskussions
prozess einzubinden, dass im Kontext von philosophischen und sozialwissen
schaftlichen Paradigmenkonkurrenzen ihr Begründungsanspruch gestärkt wird. 
Er begreift bis in die Gegenwart und im Anschluss an den frühen Pragmatismus 
(vgl. Thein 2024, 220f.) in erkenntnistheoretischer Hinsicht den „Diskussi

17 



onszusammenhang der Forschergemeinschaft als Selbstaufklärungsprozeß“, 
und wählt deshalb ein Darstellungsmedium, das sachliche, argumentative und 
methodische „Überprüfung geradezu erzwingt“ (Honneth 1979, 658 f.). 

Nun nimmt der vorliegende Band in seiner Titelgebung mit dem Terminus 
der ,Konstellationen‘ Anklang an Adornos eigene Umschreibung seiner in ei
nem starken Sinne expressiv-ästhetischen Darstellungsweise mit spezifischer 
begrifflicher Intention. Das konstellative Denken setzt sich ab von definitorisch 
und klassifikatorisch vorgehenden begrifflichen Bestimmungsversuchen von 
Sachgehalten und Erkenntnisgegenständen: „Der Konstellationsbegriff fungiert 
als eine repräsentative Modellanordnung für die Sache, die der Begriff zwar 
meint, aber erst durch seine Begriffskonstellation einholbar ist“ (Jung 2017, 72). 
Das konstellative Denken soll erkenntnis- und repräsentationstheoretisch die 
Problemstellungen der klassischen und analytischen Herangehensweisen der be
grifflichen Bestimmung von Gegenständen mit singulärem, besonderem Status 
und ebensolchen Merkmalseigenschaften überwinden: „die durch den Begriff 
verursachte Abspaltung des sinnlich Materiellen soll durch die Konstellationsbil
dung rückgängig gemacht werden“ (ebd.). 

Im Folgenden wird die von Benjamin und Adorno überlieferte Idee des kon
stellativen Denkens und Schreibens (vgl. Thein 2013, 317–328) nicht auf der Dar
stellungsebene, sondern hinsichtlich des thematischen und inhaltlichen Zugan
ges zu den Fragen von Geschichte und Genealogie, Rationalität und Rationalitäts
kritik, Recht und Rechtskritik sowie Theorie und Praxis probiert. Auf diesem We
ge soll mit den Beiträgen dieses Bandes nicht die Sinnhaftigkeit und Bedeutsam
keit von transformativen Theoriedynamiken infolge von inneren, theoretischen 
Gründen einerseits oder äußeren, zumeist politischen, kulturellen oder institu
tionellen Verursachungen andererseits infrage gestellt werden. Allerdings ist ei
ne wesentliche Intention der in inhaltlicher Hinsicht hier verfolgten konstella
tiven Herangehensweise, der Dogmatisierung von Paradigmenwechseln entge
genzuwirken. Aus dem gleichen Grunde ersetzt in den Beiträgen dieses Buches 
die stärker an der begriffsgeschichtlichen Forschung orientierte Redeweise von 
,Transformationen‘ das aus der Tradition von Thomas Kuhn entstammende und 
von Brunkhorst wieder aufgenommene wissenschaftstheoretische Konzept der 
sich wandelnden Paradigmenbildung. Denn gerade durch diesen Rekurs auf die 
Idee der Paradigmenbildung mit Blick auf die Kritische Theorie sind in den ver
gangenen Jahrzehnten diskursive Ausschlüsse produziert und reproduziert wor
den, die mit wissenschafts-, institutionen- und öffentlichkeitspolitischer Wirk
samkeit für die Abspaltung von philosophischen Themen und Einsichten geführt 
haben, die es nun in Kombination mit rekonstruktiven Zugangsformen auf kon
stellative Weise wieder an die Oberfläche der diskursiven Formationen zurückzu
holen gilt. 

Dieses die Darstellung der Beiträge weithin tragende rekonstruktive Vorge
hen zeichnet wiederum auf der philosophischen Sachebene ,Transformationen‘ 

18 



– der zweite im Haupttitel des vorliegenden Buches anklingende Schlüsselter
minus – in zweierlei Hinsicht nach, nämlich zum einen als „transformierende 
Aneignung“ von überlieferten Grundbegriffen, und zum anderen mit Blick auf 
„Begriffstransformationen“, die zu deutlich veränderten Gehalten jener Grundbe
griffe geführt haben (Thein 2013, 25 f.). Durch die konstellative Anordnung der in
neren Verweisstrukturen zwischen den die Theoriegeschichte der Kritischen Theo
rie prägenden Themen und Konzepten wird zugleich die Kontingenz dieser Trans
formationen sichtbar gemacht, durch die der Horizont einer philosophischen In
fragestellung von Paradigmenwechsel geöffnet werden soll. 

Für sachliche Unterstützung und wertvolle philosophische Hinweise bei der Er
stellung des Manuskripts danke ich Jule Bärmann, Kerstin Gregor-Gehrmann, 
Emil Hartung sowie Tanja Uekötter. Für den fortwährenden Austausch über kri
tische und aktuelle Themen sowie die Einladung, in der Buchreihe Gesellschaftsfor
schung und Kritik bei Beltz Juventa zu veröffentlichen, danke ich Stefan Müller. 

Literatur 

Benhabib, S. (2014): Von Horkheimer zu Habermas und in die Neue Welt. Der ethisch-politische 
Horizont der Kritischen Theorie. In: Blätter für deutsche und internationale Politik, Heft 8/2014, 
97–109. 

Brunkhorst, H. (2019): Paradigmakern und Theoriendynamik der Kritischen Theorie der Gesell
schaft. In: Bittlingmeyer, U. H./Demirovic, A./Freytag, T. (Hrsg.): Handbuch Kritische Theorie. 
Wiesbaden: Springer VS, 623–662. 

Claussen, D. (2004): Kann Kritische Theorie vererbt werden? In: Freytag, T./Hawel, M. (Hrsg.): Arbeit 
und Utopie. Frankfurt am Main: Humanities Online, 271–285. 

Habermas, J. (1978): Politik, Kunst, Religion. Essays über zeitgenössische Philosophen. Stuttgart: 
Reclam. 

Honneth, A. (1979): Adorno und Habermas – Zur kommunikationstheoretischen Wende kritischer 
Sozialphilosophie. In: Merkur – Deutsche Zeitschrift für europäisches Denken, Heft 7/1979, 
648–665. 

Honneth, A. (1999): Kritische Theorie. Vom Zentrum zur Peripherie einer Denktradition. In: Ders.: 
Die zerrissene Welt des Sozialen. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 25–72. 

Honneth, A. (2007): Eine soziale Pathologie der Vernunft. Zur intellektuellen Erbschaft der Kriti
schen Theorie. In: Ders.: Pathologien der Vernunft. Geschichte und Gegenwart der Kritischen 
Theorie. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 28–56. 

Hörisch, J. (2024): Wer so schreibt, will nicht verstanden werden. Theodor W. Adorno und Walter 
Benjamin. In: Rudolph. M. (Hrsg.): Philosophie Magazin Sonderausgabe: Edition – Impulse für 
2024, 114–117. 

Jung, T. (2017): ,Über den Begriff durch den Begriff hinauszugelangen‘ – Konstellationsbildung 
durch Begriffstranszendenz? In. Ders.: Nachlese. Fermente Kritischer Theorie. Köln: Papy Ros
sa, 51–78. 

Lessenich, S. (2022): Petite Auberge Aufbruch – Zu den Möglichkeitsräumen kritischer Sozialfor
schung heute. In: Soziologie, 51, Heft 2/2022, 115–126. 

Saar, M. (2021): Theorie und Kritik, heute. In: Zeitschrift für kritische Theorie, Heft 52–53/2021, 
183–192. 

19 



I. Geschichte und Genealogie 



Transformationen einer kritischen Theorie 

der gesellschaftlichen Synthesis 

In den Drei Studien zu Hegel von Theodor W. Adorno findet sich eine rätselhafte For
mulierung, durch welche der Autor die Konzentration auf ein Geheimnis lenkt, 
das ihm zufolge den Kernmotiven der idealistischen Philosophie zugrunde liegt: 

„Das Kantische Moment der Spontaneität, das in der synthetischen Einheit der App
erzeption mit der konstitutiven Identität geradezu in eins gesetzt ist – Kants Begriff 
des Ich denke war die Formel für die Indifferenz erzeugender Spontaneität und logi
scher Identität –, wird bei Hegel total und in solcher Totalität Prinzip des Seins nicht 
weniger als des Denkens. Indem aber von Hegel Erzeugen und Tun nicht mehr bloß 
als subjektive Leistung dem Stoff gegenübergestellt, sondern in den bestimmten Ob
jekten, in der gegenständlichen Wirklichkeit aufgesucht sind, rückt Hegel dicht an 
das Geheimnis, das hinter der synthetischen Apperzeption sich versteckt und sie hin
aushebt über die bloß willkürliche Hypostasis des abstrakten Begriffs. Das ist jedoch 
nichts anderes als die gesellschaftliche Arbeit.“ (Adorno 1997b, 265) 

Die hier angeführte Textstelle bringt zunächst in komprimierter Weise Adornos 
Lesart der begrifflichen Entwicklung zwischen Kant und Hegel zum Ausdruck. 
Darüber hinaus deutet sich bereits sein Versuch einer gesellschaftstheoretischen 
Wendung der idealistischen Semantik dadurch an, dass er auf die gesellschaftli
che Arbeit verweist, die sich wie ein Geheimnis hinter der idealistischen Theorie 
von der synthetischen Einheit der transzendentalen Apperzeption verberge. 
Diese Motivlage einer Verhältnisbestimmung von Denkformen und gesell
schaftlichen Kategorien war, ist und bleibt grundlegend für die philosophischen 
Anstrengungen der sich in der Tradition der materialistischen Ökonomiekri
tik von Karl Marx verortenden Kritischen Theorie. In seinem Beitrag Philosophie 
und kritische Theorie, erstmalig veröffentlicht im sechsten Band der Zeitschrift 
für Sozialforschung, verwies so Herbert Marcuse bereits 1937 auf das Spezifi
sche der Interpretationen von philosophischen Problemstellungen im Rahmen 
der sich konstituierenden Kritischen Theorie. Diese greift demzufolge mit den 
gesellschaftskritischen Deutungen von philosophischen Begriffen in die inner
philosophischen Problematiken, die mit den jeweiligen erkenntnistheoretischen 
oder metaphysischen Konzepten verbunden sind, nicht intern ein. Stattdessen 
wolle sie, wenn sie die Fragestellungen nach der Allgemeinheit der Erkenntnis 
mit solchen nach der Gesellschaft verbindet, aufzeigen, „in welchen bestimmten 
gesellschaftlichen Verhältnissen es gründet, wenn die Philosophie an eine wei
tertragende Problemstellung nicht herankommen konnte, und daß eine andere 

22 



Lösung außerhalb der Reichweite dieser Philosophie lag“ (Marcuse 1979, 241). Die 
mit den philosophischen Konzepten und Ideen verbundenen Problemstellungen 
sind demnach solche, deren Grund nicht immanent zu verorten ist, sondern die 
„von außen in die Philosophie“ hineinkommen und deshalb „nur außerhalb der 
Philosophie zu überwinden“ seien (ebd.). Die internen Problemstellungen der 
Philosophie gründen dieser These zufolge in gesellschaftlichen Verhältnissen, 
und können entsprechend nur durch eine Veränderung von diesen aufgelöst 
oder – in einem dialektischen Sinne – aufgehoben werden. Wie im Folgenden 
gezeigt werden soll, ist die Frage nach dem Verhältnis des philosophischen Den
kens zu den gesellschaftlichen Formen prägend für die Gründergeneration der 
Frankfurter Schule. Infolge des mit der Kommunikationstheorie von Habermas 
verbundenen Paradigmenwechsels, der die Fragen der normativen Begründung 
von Gesellschaftskritik mit jenen einer intersubjektiven Verständigungs- oder 
Anerkennungsrationalität koppelt, geht diese Thematik jedoch verloren und wird 
durch ein auf die Sozialstruktur von modernen Gesellschaften bezogenes phi
losophisches Begriffsinstrumentarium ersetzt, ohne das Verhältnis der Theorie 
zur gesellschaftlichen Praxis noch einmal einer eigenständigen Reflexion zu 
unterwerfen. 

Dementgegen hatte Adorno in den 1956 erstmalig veröffentlichten Drei Studi
en zu Hegel sowie in weiteren philosophischen Schriften jene Fragestellung nach 
dem Verhältnis von idealistischer Philosophie und den gesellschaftlichen Verhält
nissen unter den Prämissen des eigenen dialektischen Zuganges auch gegenüber 
Marcuse und Horkheimer noch einmal neu aufgerollt und auf die Spitze getrie
ben. Während die Thematik also bereits in den Schriften des Instituts für Sozial
forschung aus den 1930er Jahren vor dem Hintergrund von sehr sichtbar aus dem 
Werk von Karl Marx entnommenen Diktionen bearbeitet wurde, knüpft Adorno in 
der Nachkriegszeit an diese unter nun veränderten historischen Voraussetzungen 
und philosophischen Zugriffsweisen wieder an. Thematisch geht es entsprechend 
in dem angeführten Zitat um eine Bestimmung des Verhältnisses von ,syntheti
scher Einheit‘ als einem konstitutiven Moment für die idealistischen Erkenntnis-, 
Denk- und Seinsbestimmungen auf der einen Seite und den über die Ökonomie
kritik von Marx gewonnen Einsichten in die ,gesellschaftliche Arbeit‘ auf der an
deren Seite. Adornos Zugriff auf das Problem unterscheidet sich jedoch von dem 
von Marcuse skizzierten. Zur Erörterung der im Zitat komprimiert vorgetragenen 
These und den für Adorno spezifischen Ausdeutungsweisen des Verhältnisses von 
idealistischer und gesellschaftlicher Synthesis wird im Folgenden zunächst die 
Herausbildung des idealistischen Subjektbegriffs bei Kant und Fichte (1) sowie die 
angedeutete Kritik an jener Verfahrensweise und ihrem Resultat (2) rekonstru
iert. Die in der Textstelle angesprochene besondere Weise der wirklichkeitsver
mittelten Vollzugstätigkeit des Begriffs in Hegels Philosophie soll anschließend 
aus Adornos Blickwinkel herausgearbeitet werden (3). Daran anknüpfend ist nach 
den sich konstellativ anordnenden Betrachtungen des Verhältnisses von idealis

23 



tischer und gesellschaftlicher Synthesis in Adornos Schriften zu fragen, die von 
Alfred Sohn-Rethel beeinflusst sind (4). 

Von Adornos deutender Bestimmung des Verhältnisses von Denkformen und 
gesellschaftlichen Formen ausgehend werden konzeptuelle Grundentscheidun
gen der sich im Zugriff deutlich unterscheidenden sozialtheoretischen Fassung 
der Frage nach der gesellschaftlichen Synthesis bei Jürgen Habermas dargelegt, 
die auf einer Kritik an der Marx unterstellten Reduktion von Vergesellschaftung 
auf ein instrumentales Verständnis von Arbeit aufruhen (5). Abschließend sollen 
zwei konträr verlaufende kritische Umgangsweisen mit der von Habermas unter
nommenen Reduktion einer normativ fundierten gesellschaftlichen Synthesis auf 
sprachlich vollzogene Kommunikation skizziert werden, nämlich zum einen die 
Rehabilitierung einer auf das Spätwerk von Marx zurückführenden Kritik der ge
sellschaftlichen Arbeit bei Moishe Postone (6), sowie zum anderen Axel Honneths 
Versuch einer Transformation der diskursiv ausgerichteten Intersubjektivitäts
theorie in eine soziale Theorie der Anerkennung (7). 

1. Das Selbstbewusstsein als idealistisches Synthesisprinzip 

Der erste von Adorno zitierte Satz aus den Drei Studien zu Hegel, der von Kants 
Philosophie handelt, enthält mehrere sehr dicht zusammengezogene Thesen über 
die epistemologische Grundausrichtung von dessen Transzendentalphilosophie. 
Die beiden für Kants Subjektverständnis konstitutiven Momente stellen demzu
folge die ,erzeugende Spontaneität‘ und die ,logische Identität‘ dar. Beide Begriffe 
umschreiben die transzendentalphilosophisch begründete Form der Subjektivi
tät, da sie nach Adornos Lesart ,in der synthetischen Einheit der Apperzeption‘ 
sowie im ,Begriff des Ich denke‘ in eins gesetzt werden und deshalb dort in einem 
Verhältnis der ,Indifferenz‘ stehen. Zu entschlüsseln ist also, was Kant unter der 
Rede von einer ,synthetischen Einheit der Apperzeption‘ versteht, und inwieweit 
die Ideen von Spontaneität und Identität für diese charakteristisch sind. 

Die Frage nach einem erkenntnistheoretisch ausweisbaren Einheitsprinzip, 
das die epistemische Bezugnahme auf mannigfaltige Welt durch deren vorstel
lungsbezogene und semantische Synthesis ermöglicht, kann als motivgebend für 
die Systemausbildungen der idealistischen Philosophie angesehen werden. Kant 
führt in der Kritik der reinen Vernunft dieses Prinzip auf den tiefsten Punkt der Sub
jektivität – das Selbstbewusstsein – zurück, welches somit zugleich als Ermögli
chungsbedingung für die Objektivität der Erkenntnis von Gegenständen dienen 
soll. In den hierzu einschlägigen Kapiteln zur metaphysischen und transzenden
talen Deduktion der reinen Verstandesbegriffe steht zunächst die Frage nach der kate
gorialen Grundstruktur des Verstandes und die aus ihm zu erklärende Möglich
keit eines gegenstandsbezogenen Urteilens im Vordergrund. In einer bekannten 

24 



Textstelle geht Kant auf das Verhältnis von Urteilslogik und Gegenstandsbezug in 
den urteilenden Akten des Verstandes ein: 

„Dieselbe Funktion, welche den verschiedenen Vorstellungen in einem Urteile Ein
heit gibt, die gibt auch der bloßen Synthesis verschiedener Vorstellungen in einer An
schauung Einheit, welche, allgemein ausgedrückt, der reine Verstandesbegriff heißt. 
Derselbe Verstand also, und zwar durch eben dieselben Handlungen, wodurch er in 
Begriffen, vermittelst der analytischen Einheit, die logische Form eines Urteils zu 
Stande brachte, bringt auch, vermittelst der synthetischen Einheit des Mannigfal
tigen in der Anschauung überhaupt, in seine Vorstellungen einen transzendentalen 
Inhalt, weswegen sie reine Verstandesbegriffe heißen, die a priori auf Objekte gehen, 
welches die allgemeine Logik nicht leisten kann.“ (Kant 1998, B 105) 

Der Verstand vollzieht synthetische Urteile a priori vor dem Hintergrund der lo
gisch-analytischen Formen von Urteilen, die er im selben Akt auf inhaltliche Vor
stellungen von Gegenständen in der Welt so bezieht, dass eine transzendentale 
Form der Erkenntnis stattfinden kann. Urteile sind deshalb mittelbare Erkennt
nisse von Gegenständen, also synthetisierte Vorstellungen von eben solchen, die 
als eine Einheit zu Bewusstsein kommen: „Diese Einheit als gewußte macht den 
eigentümlichen Inhalt des Urteils aus, mittels dessen sich das Bewußtsein über die 
unterschiedlichen und je für sich gegebenen Vorstellungen hinaus in neuer und 
selbst verantworteter Form auf die Wirklichkeit bezieht“ (Bubner 1992, 101). Es 
ist Kant zufolge das Vermögen des Verstandes, durch seine apriorischen Begriffe 
– die Verstandesbegriffe oder Kategorien – genau jenen hier beschriebenen Akt 
zu leisten. Die Kernthese der Transzendentalen Deduktion über die grundlegende 
Ermöglichungsbedingung jenes einheitlichen Vollzuges von gegenstandsbezoge
nen Urteilsakten lautet wiederum, dass die epistemisch diffizile Funktionsweise 
der reinen Verstandesbegriffe überhaupt nur möglich ist auf dem „Grunde der 
synthetischen Einheit a priori“ (Kant 1998, B 104), womit dann genau jene ,syn
thetische Einheit der Apperzeption‘ gemeint ist, auf die Adorno in seinem Beitrag 
abzielt. 

Der Terminus Synthesis steht in der Kantischen Philosophie für die transzen
dentalphilosophisch begründete Verbindung einer Vielheit oder Mannigfaltigkeit 
zu einer Einheit. Epistemologisch zielt der Begriff in der Kritik der reinen Vernunft 
auf den erkenntniskonstitutiven Prozess der Zusammenführung von einer in der 
Sinnlichkeit gegebenen Mannigfaltigkeit zu einem einheitlichen Begriff von die
ser. Im Urteilen operationalisiert sich dieser Prozess der Synthese der subjekti
ven Erkenntnisformen mit der Mannigfaltigkeit der Welt durch erkenntniserwei
ternde synthetische Urteile a priori. Da die synthetischen Akte des Verstandes 
von Kant als spezifisches Merkmal der gemeinten Einheit ausgewiesen werden, 
gründen sie in einem die Mannigfaltigkeit synthetisierenden Einheitsprinzip. Ei
ne solche höchste Einheitsform des menschlichen Erkenntnisvermögens fundiert 

25 



sämtliche Formen des kategorialen Urteilens und ist in der Grundstruktur des lo
gischen Gebrauchs des Verstandes aufzusuchen. Dieser logische Grund des Ur
teilens findet sich in Form eines analytischen Satzes ausformuliert, den Kant an 
prominenter Stelle anführt. Im §16 der Transzendentalen Deduktion der reinen Ver
standesbegriffe heißt es: 

„Das: Ich denke, muß alle meine Vorstellungen begleiten können […]. Also nur da
durch, daß ich ein Mannigfaltiges gegebener Vorstellungen in einem Bewußtsein 
verbinden kann, ist es möglich, daß ich mir die Identität des Bewußtseins in diesen 
Vorstellungen selbst vorstelle, d. i. die analytische Einheit der Apperzeption ist nur 
unter der Voraussetzung irgend einer synthetischen möglich.“ (Kant 1998, B 132 f.) 

Adorno nimmt in der zitierten Textpassage genau auf diese Konstellation von 
analytischer und synthetischer Einheit des Bewusstseins Bezug, da die erstere 
die logische Identität des ,Ich denke‘ verbürgt, und diese zugleich als solche nur 
möglich ist aufgrund der stetigen synthetischen Bezugnahme auf von jenem ,Ich 
denke‘ unterschiedene gegenständliche Vorstellungen. Nur durch die analytische 
Vorstellung eines mit sich selbst identischen Bewusstseins wird überhaupt eine 
mannigfaltige Synthesis von Vorstellungen in einem Selbstbewusstsein möglich. 
Zugleich wird die Bildung der Vorstellung von einem ,Ich denke‘ nur möglich 
durch die Bezugnahme auf jene im Bewusstsein zu vereinigende Vorstellungs
mannigfaltigkeit. Das die Vorstellungsmannigfaltigkeit begleitende ,Ich denke‘ 
ist selbst weder anschaulich gegeben noch begrifflich-kategorial bestimmbar, 
und in diesem Sinne ist sein Inhalt bloß die eigene Formbestimmung als die 
logische Identität der die Erkenntnisakte begleitenden Vorstellung. Es handelt 
sich um ein Abstraktionsprodukt von dem Bezug der einzelnen Denkakte auf 
die mannigfaltigen Vorstellungen. Das ,Ich denke‘ in Form seiner – in Adornos 
Worten – sowohl ,konstitutiven‘ als auch ,logischen Identität‘ ist zugleich die 
letzte Bedingung des Vollzuges von Erkenntnissynthesen überhaupt. 

Für sich selbst bleibt von dem ,Ich denke‘ nur dessen Selbsttätigkeit, die 
,Spontaneität‘ aussagbar, welche Adorno als zweites Charakteristikum der 
synthetischen Einheit der Apperzeption anführt. Mit Spontaneität ist der Hand
lungscharakter des Verstandes hinsichtlich dessen Synthetisierungsleistungen 
gemeint, mit welchen er die Verbindung der in einem Urteil enthaltenen Vorstel
lungen zu einer einheitlichen Gegenstandsvorstellung vollzieht: 

„Er (Kant) meint eine von sich aus in Gang kommende, durchweg einheitliche und da
her im Vollzug bei sich selbst bleibende Tätigkeit. Wenn nun die Einheitlichkeit, an 
der sich alle synthetisierende Tätigkeit vollzieht, nicht in einem gesondert anzuneh
menden Prinzip verankert ist, sondern in der Synthesis selbst präsent sein soll, muß 
sich ihr Ort bezeichnen lassen. Es ist der reine, nicht weiter modifizierbare Hand
lungscharakter der Synthesis, der den Ursprung jener Einheit gibt, die aus mannig

26 



faltigen Vorstellungen immer und immer wieder erzeugt wird. Daß Kant die Syn
thesis als Handlung deutet, öffnet ihm den gesamten Weg seiner transzendentalen 
Überlegung.“ (Bubner 1992, 103 f.) 

Der spontane Handlungscharakter des Verstandes kann entsprechend nicht hin
länglich aus der analytischen Einheit des Selbstbewusstseins erklärt werden, son
dern konstituiert sich durch den Bezug auf die Vielheit von Vorstellungen. Kant 
verwendet die von Adorno wieder aufgenommene Terminologie von der syntheti
schen Einheit der Apperzeption zur Bezeichnung der immanent vorstellungsbe
zogenen Selbstbewusstseinsstruktur, welche er in einer zentralen Anmerkung als 
den höchsten Punkt auszeichnet, „an dem man allen Verstandesgebrauch, selbst 
die ganze Logik, und, nach ihr, die Transzendental-Philosophie heften muß, ja, 
dieses Vermögen ist der Verstand selbst“ (Kant 1998, B 134). In der ersten Auflage 
der Kritik der reinen Vernunft spricht Kant entsprechend von dem vorstellungsbezo
genen Selbstbewusstsein als dem „schlechthin ersten und synthetischen Grund
satz unseres Denkens überhaupt“ (Kant 1998, A 117). Dieser gibt den synthetischen 
Urteilen a priori ihre allgemeine und notwendige Form vor: „Das oberste Prin
cipium aller synthetischen Urteile ist also: ein jeder Gegenstand steht unter den 
notwendigen Bedingungen der synthetischen Einheit des Mannigfaltigen der An
schauung in einer möglichen Erfahrung“ (Kant 1998, B 197). 

In Fichtes Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre erfährt dieses Kantische 
Theorem eine nochmalige Radikalisierung. Die Wissenschaftslehre verfolgt das 
Ziel einer Begründung aller Wissensformen aus ersten Prinzipien (vgl. Fichte 
1971, 91). Im ersten unbedingten und sich selbst begründenden Grundsatz allen 
Wissens fallen nach Fichtes Fundamentalanspruch Form und Inhalt zusammen, 
da sich die Struktur aus dem Gehalt des Satzes ergeben muss. Die wechselsei
tige Bestimmung ergibt sich notwendig aus der unmittelbaren Selbstevidenz 
und Voraussetzungslosigkeit des Grundsatzes. Er begründet sich demzufolge 
selbst, und alle Folgesätze setzen ihn immer schon voraus. Methodisch gelangt 
Fichte zur Darstellung des Inhalts des ersten Grundsatzes – das ,absolute Ich‘ – 
über die Analyse seiner Form auf den Wegen einer „abstrahierenden Reflexion“ 
(ebd., 91 f.). Ausgangspunkt ist der formale Identitätssatz A=A. Dieser ist für das 
Bewusstsein von unmittelbarer Gewissheit aufgrund seiner reinen Form und 
beruht auf einer Abstraktion. Der Kopula kommt in der Darstellungsform des 
Gleichheitszeichens zunächst eine rein logische Funktion zu. Auch durch eine 
Übersetzung des Satzes A=A in ein Bedingungsverhältnis bleibt dieses von rein 
logischer Art, denn „wenn A sei, so sei A“ (ebd., 92). Über die Existenz von A wird 
in diesem Satz keine Aussage getroffen, da dessen Gehalt nicht zur Diskussion 
steht, lediglich dessen Form. Die Kopula bringt nur die Selbigkeit und Identität 
der beiden Relatstellen zum Ausdruck. Weder Subjekt noch Prädikat können 
eine Antwort auf die Frage geben, ob denn überhaupt A sei oder nicht. Jedoch 
geht aus der Gewissheit des Identitäts- und Bedingungsverhältnisses hervor, 

27 



dass ein „notwendiger Zusammenhang […] schlechthin und ohne allen Grund“ 
zwischen den Relatstellen gesetzt ist, der von Fichte durch ein X gekennzeichnet 
wird (ebd., 93). Das Ich wiederum ist die einzig mögliche Instanz, die diesen 
notwendigen Zusammenhang der logischen Form des Urteils herstellen kann, da 
alles Handeln in der Vollzugsform des Urteilens auf dieses zurückgehen muss. 
Der erste Grundsatz hat nach Fichtes Grundlegung die Form Ich=Ich. 

Fichte geht mit diesem Ansatz einer unmittelbaren Engführung von Form 
und Gehalt des ersten Prinzips der Philosophie über die Begründungstheorie 
synthetischer Urteile a priori bei Kant hinaus. In der Kritik der reinen Vernunft ist 
das transzendentale Selbstbewusstsein einer nicht-zirkulären Begründung nicht 
mehr zugängig zu machen und bleibt unbestimmt: 

„Zum Grunde derselben können wir aber nichts anderes legen, als die einfache und 
für sich selbst an Inhalt gänzlich leere Vorstellung: Ich; von der man nicht einmal sa
gen kann, daß sie ein Begriff sei, sondern ein bloßes Bewußtsein, das alle Begriffe 
begleitet. Durch dieses Ich, oder Er, oder Es (das Ding), welches denket, wird nun 
nichts weiter, als ein transzendentales Subjekt der Gedanken vorgestellt = x, welches 
nur durch die Gedanken, die seine Prädikate sind, erkannt wird, und wovon wir, ab
gesondert, niemals den mindesten Begriff haben können.“ (Kant 1998, B 404) 

Es gibt also im transzendentalphilosophischen Rahmen keine zweite Instanz, 
die die hervorgebrachte logische, identische und formale Vorstellung von dem 
,Ich denke‘ begleiten, beobachten und reflektieren könnte. Dieses ,Ich denke‘ 
ist im Selbstbezug keiner weiteren begrifflichen Bestimmung fähig, weil jeder 
Bestimmungsversuch in eine zirkuläre Figur führt. Diese Problematik einer Zir
kularität der Selbstbewusstseinsstruktur ist – so hat es prominent Dieter Henrich 
herausgearbeitet – eine entscheidende Hintergrundthematik von Fichtes frü
her Wissenschaftslehre. Nach Fichte ist die Möglichkeit eines synthetisierenden 
Übergangs zwischen den Relatstellen überhaupt erst „im Ich und durch das 
Ich gesetzt“ (Fichte 1971, 93). Das Ich wird als das Setzende und der Ort des 
Gesetztseins ausgewiesen. Der notwendige Zusammenhang kann sich nur aus 
einer aktiven und spontanen Verknüpfungsleistung ergeben, die Fichte mit eben 
den Begriffen des Setzens und der Tathandlung bezeichnet, die an die Stelle der 
Kantischen Rede von der Spontaneität des Verstandes und der synthetischen 
Einheit der Apperzeption treten. Während diese im Rahmen der transzenden
talphilosophischen Konzeption auf den Vorstellungsbezug verwiesen bleibt, ist 
der Setzungsakt des Ich in Fichtes Worten eine „reine Tathandlung“, die nicht 
auf ein anderes Moment außer ihr angewiesen ist. Fichte entgeht nach Henrichs 
diffizilen Analysen von dessen „ursprünglicher Einsicht“ den Problemstellungen 
der reflexionsphilosophisch modellierten synthetischen Selbstbezüglichkeits
struktur (Henrich 1966, 188 f.). Es handelt sich hierbei um eine Vollzugsform, 
die den Zusammenhang des Denkens und jeglichen inhaltlich bestimmten Be

28 


	Inhalt
	Einleitung
	1. Zur ‚alten‘ und ‚neuen‘ Kritische Theorie
	2. Konstellationen und Transformationen
	Literatur

	I. Geschichte und Genealogie
	Transformationen einer kritischen Theorie der gesellschaftlichen Synthesis
	1. Das Selbstbewusstsein als idealistisches Synthesisprinzip
	2. Adornos Kritik der idealistischen Abstraktion
	3. Vermittlungen von Geist und Gesellschaft bei Hegel und Adorno
	4. Idealistische und gesellschaftliche Synthesis
	5. Problemstellungen einer Reduktion von gesellschaftlicher Synthesis auf Arbeit
	6. Postones Rehabilitierung einer kritischen Theorie der gesellschaftlichen Arbeit
	7. Gesellschaftliche Synthesis durch Formen der Anerkennung
	Literatur

	Genealogie, Archäologie und Dialektik der Aufklärung – Die Figur Bacon
	1. Anthropozentrische und subjekttheoretische Wende im neuzeitlichen Denken
	2. Bacon und die Genealogie nachmetaphysischen Denkens
	3. Bacon und die Dialektik der Aufklärung
	4. Bacon und die Archäologie der Humanwissenschaften
	5. Moderne Problemkonstellationen und die Umbruchsfigur Bacon
	Literatur


	II. Kritik der instrumentellen Rationalität
	Horkheimer, Kant und die Kritik der instrumentellen Rationalität
	1. Das erstpersönliche Wollen und die Normativität rationalen Handelns
	2. Zwei Hinsichten der normativen Relevanz der ‚Rationalitätsklausel‘
	3. Kant als Theoretiker oder Kritiker der instrumentellen Rationalität?
	4. Kritik der instrumentellen Vernunft
	Literatur

	Konstellationen und Kontexte einer Kritik der instrumentellen Vernunft
	1. Aristoteles und Arendt
	2. Marx und die Marx‐Rezeption
	3. Horkheimer und Habermas
	Literatur


	III. Rechte und Rechtskritik
	Paradoxien in Menkes genealogischer Formkritik des bürgerlichen Rechts
	1. Darstellung durch Rekonstruktion – Menkes Formkritik des bürgerlichen Rechts
	2. Zum Problem des normativen Motivationsgrundes der Kritik
	3. Ausgangsrätsel, Methode und Herrschaftskritik bei Menke und Marx
	Literatur

	Adornos Vernunft und die Rückkehr der Natur in Habermas’ Rechtsdenken
	1. Menschenwürde als Seismograph, Portal und Scharnier
	2. Moral, Rechte und Menschenwürde
	3. Verletzlichkeit und Unverfügbarkeit der menschlichen Natur
	4. Problemstellungen des Naturbezuges zwischen Habermas und Adorno
	Literatur


	IV. Theorie und Praxis
	Grenzen der Aufklärung und die Kritische Theorie des Antisemitismus
	1. Antisemitismus als Herrschaftsprojektion
	2. Antisemitismus und die falsche Kapitalismuskritik
	3. Antisemitismus als projektive Herrschaftskritik
	4. Grenzen der Aufklärung und Kritische Theorie
	Literatur

	Critical Theory zwischen Akademisierung und Politisierung – Zehn Thesen
	1. Akademisierung
	2. Politisierung von Analyse und Kritik
	3. Priorität der Herrschaftskritik
	4. Formalismus und Affektbezogenheit
	5. Lebensformen, soziale Bewegungen und Gegengemeinschaften
	6. Deliberation, Konflikt und Kampf
	7. Hang zum Manichäismus
	8. Kapitalismuskritik und Antikapitalismus
	9. Rassismus und Antisemitismus
	10. Kritische Theorie oder Critical Theory?

	Text‐ und Drucknachweise




