Tatjana Kasatschenko

Distanzierung als Privileg

Eine empirische Untersuchung zu
diskursiven Praktiken angehender
Lehrer*innen in rassismuskritischen
Hochschulseminaren

BELTZ JUVENTA




Tatjana Kasatschenko

Distanzierung als Privileg

Eine empirische Untersuchung zu
diskursiven Praktiken angehender
Lehrer*innen in rassismuskritischen
Hochschulseminaren

BELTZ JUVENTA



Tatjana Kasatschenko
Distanzierung als Privileg






Tatjana Kasatschenko

Distanzierung als Privileg

Eine empirische Untersuchung zu
diskursiven Praktiken angehender
Lehrer*innen in rassismuskritischen
Hochschulseminaren

BELTZJUVENTA



Die Autorin

Dr. Tatjana Kasatschenko ist wissenschaftliche Mitarbeiterin an der Technischen Universitat
Darmstadt/Institut fur Aligemeine Padagogik und Berufspadagogik. lhre Forschungsschwer-
punkte liegen im Bereich rassismuskritischer Bildung und der Intersektionalitat von Differenz-
und Ungleichheitsverhaltnissen.

Angenommene Dissertation an der Fakultat fur Human- und Sozialwissenschaften der Bergi-
schen Universitat Wuppertal, Disputation am 26.11.2024.

Das Werk einschlie3lich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschitzt. Jede Verwertung ist
ohne Zustimmung des Verlags unzulassig. Das gilt insbesondere fiir Vervielfaltigungen, Uber-
setzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronische Sys-
teme. Die Beltz Verlagsgruppe behalt sich die Nutzung ihrer Inhalte fur Text und Data Mining
im Sinne von § 44b UrhG ausdrticklich vor.

Trotz sorgféaltiger inhaltlicher Kontrolle ibernehmen wir keine Haftung fiir die Inhalte externer
Links. Fur den Inhalt der verlinkten Seiten sind ausschliefllich deren Betreiber verantwortlich.

Dieses Buch ist erhaltlich als:
ISBN 978-3-7799-9036-9 Print
ISBN 978-3-7799-9037-6 E-Book (PDF)

1. Auflage 2026

© 2026 Beltz Juventa

Beltz Verlagsgruppe GmbH & Co. KG
WerderstrafRe 10, 69469 Weinheim
service@beltz.de

Alle Rechte vorbehalten

Satz: Helmut Rohde, Euskirchen

Druck und Bindung;: Beltz Grafische Betriebe, Bad Langensalza

Beltz Grafische Betriebe ist ein Unternehmen mit finanziellem Klimabeitrag
(ID 15985-2104-1001)

Printed in Germany

Weitere Informationen zu unseren Autor:innen und Titeln finden Sie unter: www.beltz.de


mailto:service%40beltz.de?subject=
https://www.beltz.de

Inhalt

1.1
1.2
1.3
1.4

2.2
2.3
2.4

2.5

3.2
3.3

3.4

4.1
4.2

4.3

Einleitung

Ausgangslage der Forschung - einleitende theoretische Verortungen
Ein (notwendiger) Versuch der Verortung in der Gegenwart
Distanzierung und Abwehr - eine (begriffliche) Annéherung

Zum Aufbau der Arbeit

Schule unter Bedingungen von Rassismen und Antisemitismus

Antimuslimischer Rassismus - zu kulturell-religiosen
Essentialisierungen

Antiziganismus - zur Bedeutung rassistischer Zigeunerbilder
Anti-Schwarzer Rassismus - zu kolonialrassistischen Kontinuititen

Antisemitismus - zu den Auswirkungen ideologischer
Juden(feind)bilder

Uber die (Nicht-)Besprechbarkeit von Rassismen und
Antisemitismus (in der Schule)

Einblicke in den Forschungsstand

Rassismus(de)thematisierungen im
dominanzgesellschaftlichen deutschen Diskurs

Die Unsichtbarkeiten von weiffer privilegierter Positionierung

Why is this white man so angry? — theoretische und empirische
Erkenntnisse zu Distanzierung und Abwehr aus den USA und
Grofibritannien

Irritation, Scham, Emporung — theoretische und empirische
Erkenntnisse zu Distanzierung und Abwehr aus dem
deutschsprachigen Raum

Forschungsrahmen
Entstehung des Forschungsinteresses

Erhebungssetting

42.1 Lehrer*innen-Bildung

4.2.2 Rassismuskritische Lehrveranstaltungen
4.2.3 Hochschule

Datenerhebung und -aufbereitung
4.3.1 Datenerhebung
4.3.2 Datenaufbereitung

RE =B
S (=2 (o) W (e Ry N}

(SIS (0 \O

N ‘ U1
[o)} \O

~
[

I8 >
|\ co |

‘OO
[o)}

—
W N N

,_‘
(e}
=

—
]
co

—
—
—

—_
—
~

—
—
~

—
(=)

w



4.4
4.5

5.2

53

Auswertung(sprozess)

Reflexion des Forschungsprozesses

Empirie: Diskursive Praktiken der Distanzierung

Kulturalisierung

5.1.1 ,weil dann natiirlich Normen und Regeln kommen, gegen die
ich als Lehrer ja arbeiten muss.” — Stigmatisierung rassifi-
zierter ,Anderer* iber die Problematisierung ihrer kulturell-
religiosen Zugehorigkeit

5.1.2 ,Das hat mit Frauenrechten nichts mehr zu tun“ - Stigmati-
sierung rassifizierter ,Anderer‘ iiber die Problematisierung
ihrer kulturell-religios gewaltvollen Geschlechterverhaltnisse

5.1.3 Theoretische Rahmung

5.1.4 Schlussbetrachtung

Externalisierung
5.2.1 ,dass es also in meiner Welt gar nicht so ist (!), aber es
gibt bestimmt Leute, fiir die ist es so“ - Verlagerung von
Rassismus auf andere Personengruppen
5.2.2 ,was tatsichlich eine ganze Generation schon vergessen
hatte® — Verlagerung von Rassismus in die Vergangenheit
5.2.3 ,besonders krass ist es zum Beispiel in Amerika® — Verla-
gerung von Rassismus in andere Rdume und an entfernte Orte
5.2.4 Theoretische Rahmung
5.2.5 Schlussbetrachtung

Relativierung

5.3.1 ,an und fiir sich war die Intention, glaube ich, jetzt nicht
schlecht oder bise oder so“ — Non-Intentionalitit als legitime
Form des Sprechens/Handelns

5.3.2 Theoretische Rahmung I

5.3.3 ,das sehe ich halt auch im Menschenbild drinne“ — (sozial-)
anthropologische Essentialisierung

5.3.4 ich find’ ja prinzipiell des ist ein bisschen wenig Infor-
mation® — Verweis auf mangelnde (Hintergrund-)Informa-
tionen in migrationspadagogischer Literatur

5.3.5 ,Also wenn da jetzt Stefan stehen wiirde, dann
wire das Problem das gleiche® - Nivellierung von

— =
[\
(OS2 I

—
|8}
[O8}

—_
N
N

Differenz(ordnungen) mittels Gleichsetzung von Unterschieden 198

5.3.6 ,,mein Gott wir sind alle Menschen — Harmoni-
sierung von Differenz

5.3.7 Theoretische Rahmung II

5.3.8 Schlussbetrachtung



54

5.5

5.6

6.

7.

7.1
7.2
7.3

Umkehrung

5.4.1 ,bisschen schwierig, nichts rassistisches zu sagen. Es wird ja
gezielt damit gespielt“ — Verkehrung der Verantwortung fiir
Rassismuserfahrungen

5.4.2 ich find es auch 'n bisschen rassistisch, einfach gegeniiber
weifsen — Verkehrung rassistischer Ordnungen und gesell-
schaftlicher Machtverhéltnisse

5.4.3 ,also wo kommen wir da eigentlich immer hin? [...] wenn
man dann tiber die Probleme nicht mehr reden kann® -
Antizipierte Gefdhrdung des eigenen dominanzgesellschaft-
lichen Sprechens

5.4.4 Theoretische Rahmung

5.4.5 Schlussbetrachtung

Zuriickweisung

5.5.1 also ich find da auch, dass unsere Gesellschaft da auch
manchmal iibertreibt - Rekurs auf Ubertreibung und
Uberempfindlichkeit als Form der Delegitimation von Kritik

5.5.2 ,aber dies jetzt rein als Privilegien fiir weiflsein zu formu-
lieren ...2!I" — Infragestellung gesellschaftlicher Privilegierung
weild positionierter Personen

5.5.3 ,die Autorin die stellt das - also die interpretiert irgendwo
was viel zu viel rein und stellt irgendwas als rassistisch dar,
wo sich jetzt niemand wirklich Gedanken machen wiirde® -
Anzweiflung von Wissenschaftlichkeit rassismuskritischer
Perspektiven und Erkenntnisse

5.5.4 Theoretische Rahmung

5.5.5 Schlussbetrachtung

Analytischer Nachtrag - von Zukunftsvisionen und
ambivalenten Antizipationen

Zentrale Erkenntnisse der empirischen Untersuchung

Abschlief3ende Betrachtung und Ausblick
Mesoebene — Institution/Institutionelle Ordnungen
Mikroebene - rassismuskritische Lehr-Lern-Rédume
Ein Ende finden - in Bewegung bleiben

Literatur

Anhang

\8}
—
[\8}

\8}
—
\8}

\S}
—
o3}

\e}
\S}
—

o
o
N

o
Y]
i~

\S]
o
(o)}

\S}
N
N

241

\e}
—_

242
249
259

N






1. Einleitung

Clemens: Dadurch, dass es [Rassismus. tk] eben moralisch aufgeladen ist, es
extrem schwer ist, iiberhaupt auf eine analytische oder sachliche Weise tiber
das Thema zu sprechen. Da jeder, selbst wenn es nicht direkt mit ‘nem Vorwurf

verkniipft ist, das Thema eigentlich abweist. (SCHRVS_1801, Absatz 85)

Die vorliegende Abhandlung stellt eine empirische Untersuchung innerhalb der
Lehrer*innenbildung dar. Ihr priméares Forschungsziel ist die Rekonstruktion
diskursiver Praktiken der Distanzierung seitens Lehramtsstudierender in ras-
sismuskritischen Seminaren an der Universitdt. Im Rahmen dieser Forschung
und der darin analysierten Seminardiskussionen riicken solche Auferungen
und Argumentationsstrdnge in den Fokus, welche eine Auseinandersetzung mit
Rassismus als einem expliziten inhaltlichen Gegenstand (zunéchst) behindern.
Dies geschieht, indem eine Nicht-Anerkennung rassismuskritischen Wissens in
Form von Distanzierung oder auch Abwehr artikuliert und sichtbar wird. Zur
Ergriindung dieses Phdnomens bzw. der Ausdifferenzierung unterschiedlicher
Formen diskursiver Distanzierungspraktiken' wurden erziehungswissenschaftli-
che Lehrveranstaltungen, die darauf abzielen, fiir eine rassismus- und diskrimi-
nierungskritische Perspektive zu sensibilisieren, zunédchst aufgezeichnet (Audio).
Daraufhin wurden sie zur weiteren Betrachtung transkribiert und auf Grundlage
der Qualitativen Inhaltsanalyse (vgl. Kuckartz 2016) ausgewertet.

Obgleich das Augenmerk innerhalb der zu realisierenden empirischen Erhe-
bung nicht auf weif$* positionierten Studierendenartikulationen lag, sondern
auf den diskursiven Praktiken simtlicher anwesender Lehramtsstudierenden,
zeichneten die Analysen der Sequenzen bzw. des Gesagten, die als Distanzie-
rungsbemithungen herausgearbeitet wurden, ein in diesem Fall eindeutiges Bild:
Diskursive Praktiken der Distanzierung wurden im vorliegend betrachteten
Datenmaterial ausschliefSlich von angehenden Lehrer*innen getatigt, die ich als
Forschende weif§ positioniert lese.

1 Diskursive Praktiken der Distanzierung, Distanzierungspraktiken und teilweise auch
lediglich Praktiken sind Synonyme in meiner Terminologie. Vereinzelt spreche ich von
Argumentation(slinien) o. 4., was sich gleichsam auf die diskursive Praktik der Distanzie-
rung bezieht.

2 Ich verwende den Begriff weif§ ausschlieSlich als soziale Dimension, als eine privilegierte
gesellschaftliche Kategorie, und daher moglichst in Verbindung mit dem Begriff der Posi-
tionierung (vgl. Sow 2019; Arndt 2009a). Die Schreibweise (klein, kursiv) soll den Kon-
struktionscharakter verdeutlichen. Im Begriff des weiffseins wird das Sein bewusst nicht
kursiv gesetzt, um nochmals zu unterstreichen, dass es nicht um ein Sein im alltdglichen
Verstindnis und Sinne von Identitét geht, sondern um eine soziale Positionierung.



Uber Rassismen zu sprechen, kann sich durchaus herausfordernd gestalten
und partiell auch mit Unbehagen einhergehen - vor allem fiir diejenigen Perso-
nen, welche von rassistischer Gewalt und Benachteiligung betroffen sind und fiir
die Erfahrungen individueller, struktureller und institutioneller Diskriminierung
(vgl. Gomolla 2023; Gomolla/Radtke 2009) zum Alltag der eigenen Biografie
gehoren. Doch auch fiir weif§ Positionierte kénnen das Sprechen und die Aus-
einandersetzung mit dominanten Ordnungen und der Normalitdt® von Rassismus
alles anderes als harmonisch verlaufen und ein Unbehagen evozieren — wenn-
gleich aus anderen Griinden. Durch die Thematisierung von Rassismus kann
sich Unbehagen, verstanden als ein ,unangenehmes, jemandes Wohlbehagen
storendes, Verstimmung, Unruhe, Abneigung, Unwillen hervorrufendes Gefiithl“
(Duden 2024a) aufseiten weif positionierter Personen in unterschiedlichen Aus-
formungen artikulieren. Dies hangt nicht unwesentlich mit der moralischen
Aufgeladenheit des Rassismusbegriffs und der Wahrnehmung einer vermeint-
lichen Anschuldigung zusammen - wie es in dem vorangestellten Zitat eines
Lehramtsstudierenden anklingt. Obgleich es im Zuge dieser Untersuchung um
diskursive Praktiken der Distanzierung geht, erscheint es mir angemessen, gerade
auch die Anerkennung des Umstandes, dass Rassismusthematisierungen sich
duflerst schwierig gestalten und in Abwehrverhalten miinden konnen - so wie
der Lehramtsstudierende Clemens es erkennt und konstatiert —, nicht unerwahnt
zu lassen. Denn es gibt zum einen nicht ,die‘ Gruppe der Lehramtsstudierenden
als homogene Einheit, zum anderen nicht nur solche, die einer rassismuskriti-
schen Perspektive an der Universitdt diskursiv mit Abwehr- und Distanzierung
begegnen.

1.1 Ausgangslage der Forschung — einleitende theoretische
Verortungen

Theoretisch bezieht sich diese Abhandlung auf die Konzeption der Migrations-
padagogik (vgl. Mecheril et al. 2010; Mecheril 2004), der eine migrationsgesell-
schaftliche (vgl. Shure 2021: 18 ff.) und rassismuskritische Sichtweise immanent
ist (vgl. Stender 2023; Messerschmidt 2020a: 53 ff.,; Dirim et al. 2016: 86; Mecheril/
Melter 2010). Dabei zeigt der Begriff Migrationsgesellschaft die Normalitit von
Migrationsbewegungen an und richtet folglich den Blick nicht auf Migrations-

3 Die Normalitdt des Rassismus verweist, in Anlehnung an Paul Mecheril (2007), darauf,
dass das, was als normal gilt, auch durch Rassismus (aber ebenso Heteronormativitit) her-
gestellt wird und sich dabei gleichzeitig auf die bereits bestehenden Wissensbestinde von
Normalitit bezieht. Zudem ist Rassismus ,normal‘ im Sinne von alltdglich und dabei stets
auf unterschiedlichen Ebenen wirksam (vgl. ebd.: 4).

10



andere* (vgl. Mecheril 2010: 17) innerhalb der Gesellschaft, sondern er beschreibt
die Gesellschaft als Ganzes bzw. im Allgemeinen. Migrationsprozesse fungie-
ren damit nicht als separat zu thematisierende Bewegungen, sondern Migration
erweist sich als ,,ein Phdnomen, das die Gesellschaft insgesamt umstrukturiert
und damit gesamtgesellschaftlich zu behandeln ist“ (Foroutan/Ikiz 2016: 138).
In der Bezeichnung Migrationsgesellschaft als Gesellschaft werden Migrations-
bewegungen demnach nicht als Veranderungs- und Wanderungsprozesse im
Sinne einer Addition zu etwas bereits Vorhandenem gefasst, wie es etwa der Ein-
wanderungsbegriff suggeriert, der die Zu- bzw. Einwanderung von bestimmten
Personen in die bereits konstituierte Gesellschaft der ,Einheimischen’ beschreibt.

»Der Ausdruck Migrationsgesellschaft impliziert also eine allgemeine [Hervorhebung durch tk]
Perspektive, mit der die gegenwirtige und historische Vielfalt des Wanderungsgeschehens und
die wechselseitig konstitutive Dynamik von Grenzformationen und Zugehérigkeitsordnungen

in den Blick kommen.“ (Mecheril 2016a: 15)

In der Konsequenz davon ist die Migrationspadagogik keine, die sich an eine
bestimmte Zielgruppe richtet — wie es etwa in auslainderpadagogischen Ansétzen
der Fall war. Vielmehr ist es eine Pddagogik, die auf die Bildungsprozesse aller
Gesellschaftsmitglieder unter der Berticksichtigung komplexer sozialer Bedin-
gungen und Verdnderungsprozesse — und damit eben auch Migrationsphino-
mene - ausgerichtet ist. Unter einer migrationsgesellschaftlichen Perspektive
gelangen dominante Ordnungen in den Blick, die iiber natio-ethno-kulturelle
Zugehorigkeitsverhaltnisse (vgl. Mecheril 2010: 14) bestimmt sind. Dabei kon-
stituieren sich diese Verhiltnisse durch Vorstellungen von Normalitét, die auf ras-
sifizierenden Konstruktionen von ,Eigenen‘ und ,Fremden® griinden sowie durch
Hierarchisierung, also soziale Privilegierung und Deprivilegierung gekennzeich-
net sind. Der diskursiven Hervorbringung und Reproduktion rassifizierender
Ordnungen wird hierbei ein bedeutsamer Stellenwert beigemessen, da machtvolle
Wissensordnungen gesellschaftliche Wirklichkeit strukturieren und iiber Dis-
kurse erst hervorgebracht werden.

4  Die Bezeichnung Migrationsandere impliziert die Kritik an generalisierenden Festschrei-
bungen durch Benennungen bzw. Markierungen. Der Terminus dient als eine ,,Konkreti-
sierung politischer und kultureller Differenz- und Dominanzverhaltnisse“ und verweist
auf ,Charakteristika der Prozesse und Strukturen [...], die ,Andere’ herstellen.” (Mecheril
2010: 17)

5  Ich verwende einfache Anfithrungszeichen als Anzeige eines distanzierenden Sprechens
(und) bei Konstruktionen (z.B. ,die Anderen; ,Rassen’) sowie stark umgangssprachlichen
Formulierungen (z.B. ,in den Schoss fallen’). Steht der Verweis auf den Konstruktions-
charakter (z.B. sogenannte Auslinder, konstruierte Gruppe, zu Anderen gemachte) der
Benennung bereits voran, wird entsprechend auf die Verwendung der einfachen Anfiih-
rungszeichen verzichtet.

11



Einer migrationsgesellschaftlichen Perspektive ist nach meinem Verstdndnis
ein rassismuskritischer Zugang immanent.® Rassismuskritik versteht sich dabei
als Haltung und ein ,politisches Projekt (Stender 2023: 188), das sich sowohl
in den hier bisher getitigten Ausfithrungen als auch in der Betrachtungsweise
des Datenmaterials und der inhaltlichen Herangehensweise dieser Abhandlung
noch sichtbar (werden) wird.

Im Rahmen dieser Arbeit, die von einem rassismuskritischen Standpunkt aus
verfasst ist, wird Rassismus verstanden als eine Ideologie, die gesellschaftliche
Macht- und Ungleichheitsverhiltnisse bedingt, strukturiert und damit einher-
gehend unterschiedliche soziale Positionierungen konstituiert, die wiederum
von Privilegierung wie auch Deprivilegierung gekennzeichnet sind. Rassistische
Ordnungen dienen der Legitimation und Reproduktion historisch bedingter wie
auch aktuell bestehender ungleicher Machtverhiltnisse (vgl. Mecheril/Scherschel
2011; Rommelspacher 2011; Hall 2000; Miles 1991), womit Rassismus als ein
»Strukturprinzip gesellschaftlicher Wirklichkeit* (Scharathow/Melter/Leiprecht/
Mecheril 2011: 10) verstanden wird.

Nun handelt es sich aber nicht bei jeder Form von Ungleichwertigkeitskon-
struktionen zwingend um eine Form von Rassismus im hier zugrunde gelegten
Sinne. An dieser Stelle bilden die (vermeintliche oder reale) Herkunft, kulturelle
Zugehorigkeit und Hautfarbe den priméren Bezugspunkt und Differenz(ierungs)
kontext. Die Konstruktion einer ,Eigen‘- und ,Fremd‘-gruppe, eines ,Wir‘ und ,die
AnderenS; eine Differenzierung zwischen denjenigen, welche selbstverstindlich
dazugehoren, und denen, die als ,Auslidnder’, ,Migranten‘ oder mit sogenanntem
Migrationshintergrund’ markiert werden, vollzieht sich hierbei in bindrer, pola-
risierender, homogenisierender und hierarchisierender Logik (vgl. Rommelspa-
cher 2011: 29). Auch Differenzkonstruktionen entlang geschlechtlicher, sexueller,
ableistischer und klassenbezogener Ordnungen sind gesellschaftlich machtvolle
Unterscheidungspraktiken. Mit Blick auf den inhaltlichen Schwerpunkt dieser
Ausarbeitung werden Differenzordnungen vor allem in ungleichen natio-ethno-

6  Ich spreche im Rahmen dieser Arbeit selten von einer migrationsgesellschaftlichen, son-
dern vorwiegend von einer rassismuskritischen Perspektive und von rassistischen Ord-
nungen sowie Wissensbestdnden. Einem migrationsgesellschaftlichen Zugang ist eine
rassismuskritische Perspektive inhdrent. Dieser Terminus soll lediglich mit Blick auf dis-
kursive Praktiken der Distanzierung (als z.B. Relativierungen und partiell auch Rassis-
mus reproduzierende Auflerungen), die im Zuge der konkreten Auseinandersetzung mit
Rassismen seitens der Lehramtsstudierenden auftreten, eine Préferenz in der Benennung
markieren.

7 Dabei ist es hinsichtlich der Fremdmarkierung irrelevant, ob die Betroffenen eine eigene
Migrationsgeschichte aufweisen oder es sich beispielsweise um ,deutsche‘ Schwarz positi-
onierte Personen handelt, die keine Migrationserfahrung haben, allerdings aufgrund von
Hautfarbe - und damit einer Nicht-Passung zur Norm - als Migrant*innen betrachtet wer-
den.

12



kulturell-religiosen® Zugehorigkeitsverhaltnissen betrachtet.” Die Funktionalitat
rassifizierender (Fremd-)Markierungen und die damit (iiberhaupt erst) einher-
gehende Hervorbringung der ,Anderen’ als ,Fremde’ und die Abweichung von
der natio-ethno-kulturellen Norm manifestieren sich darin, die zu Gruppen
gemachten Gruppen ,vom Zugang zu materiellen und symbolischen Ressourcen
aus[zu]schlieflen und dadurch der ausschlieflenden Gruppe einen privilegierten
Zugang zu sichern® (Rommelspacher 2011: 25). Rassismus wird aus der theoreti-
schen Perspektive dieser Arbeit heraus nicht als ein individuelles Fehlverhalten
oder eine ,moralisch falsche Einstellung‘ aufgefasst, sondern als ein ideologisches
sowie strukturelles System und dominante Wissensordnung betrachtet. Damit
dient Rassismus als ein Begriff zur Analyse von rassifizierenden Ungleichwer-
tigkeitskonstruktionen, d.h. als ein Analysebegriff zur Durchdringung einer
»Denkweise und Praxis, die systematisch Zugehorigkeitsordnungen strukturiert®
(Messerschmidt 2020a: 55). Ungeachtet der Tatsache, dass im Nachstehenden
vorwiegend von Rassismus gesprochen wird, geht es doch um mehrere (unter-
schiedliche) Rassismen, die im Kontext der vorliegenden Arbeit relevant werden.

Neben den sozialen Herstellungsprozessen und gesellschaftlichen Funktions-
weisen der Konstruktion ,Anderer’ richtet sich die eingenommene Blickrichtung
verstirkt auf eben jene eigene Involviertheit in rassistische Ordnungen (vgl. Mes-
serschmidt 2016a), welche weder durch Bildung noch Wissen abgestreift werden
kann. Dies wiére ein Trugschluss, der eine selbstbeziigliche Kritik unterlaufen
wiirde. Ein rassismuskritischer Ansatz ,,bewegt sich auf einer Spur radikal imma-
nenter Kritik, d.h. einer Kritik nach innen, die immer auch sich selbst meint*
(Messerschmidt 2020a: 54). Eine selbstbeziigliche und nicht (nur) nach auflen
gerichtete Kritik, ,,die ihre eigene Radikalitdt immer wieder verfehlt und deren
Immanenz gerade darin zum Ausdruck kommt, dieses Verfehlen offenzulegen®
(Messerschmidt 2016c: 176), bedeutet auch die Verwerfung eines padagogischen
Selbstbildes, das eine ,selbstsichere Position aufkldrender Bildungsarbeit® (ebd.:
173) fiir sich beansprucht und suggeriert, widerspruchsfrei auf ,,der Seite der
Kritik zu stehen (ebd.: 176).

Perspektiven kritischer weif$seins-Forschung sensibilisieren zudem verstarkt
fur die unsichtbare, unbenannte Norm - den unmarked marker (vgl. Dyer
1997) -, die die privilegierte soziale Positionierung des weiffseins als Produkt
rassistischer Ordnungen begreift und in den Mittelpunkt riickt (vgl. Tiflberger
2017: 40; Eggers et al. 2009; Dietrich 2007; Wachendorfer 2006).

8  Der Bezeichnung der natio-ethno-kulturellen Zugehoérigkeit, die Paul Mecheril (2010)
prégt, wird um den Begriff der Religiositit erganzt, was nicht zuletzt damit zu erkldren ist,
dass dieser in dem Distanzierungsmuster der Kulturalisierung (Abschnitt 5.1) bedeutsam
wird.

9  Intersektionalitat (vgl. Dietze 2008; Crenshaw 1998) kann in dieser Arbeit keinen Aus-
gangspunkt, sondern lediglich einen Versuch darstellen, Differenzordnungen in ihrer ge-
genseitigen Verwobenheit mitzudenken.

13



Die hier vorliegende Arbeit folgt Traditionslinien (kritisch) dekonstruktiver
Ansitze, die rassifizierende Differenzierungspraktiken diskurstheoretisch, d.h.
gleichsam machttheoretisch, in den Blick nehmen (vgl. Foucault 1991/2019).
Betrachtet wird das Sprechen in universitiren (Seminar-)Raumen des Lehr-
amtsstudiums unter der Pramisse, dass Sprache und Gesagtes ,,nicht Abbild
einer gegebenen Wirklichkeit, sondern sinn- und damit ordnungsstiftend, d.h.
welterzeugend [sind]“ (Villa 2010: 272). Sprache ist somit ,,der Ort, an dem sozi-
ale Wirklichkeit organisiert wird [...]. Materielle Umwelt, Objekte, Natur sind
demnach ebenso diskursiv konstituiert wie es Subjekte sind“ (ebd.). Demnach
wird Wirklichkeit erst durch die Benennung von Dingen als Dinge sowie von
Personen als z.B. Schiiler*innen, Migrant*innen, Biirger*innen, Frauen* usw.
als solche hervorgebracht.

»In Diskursen werden implizit Dominanzordnungen, Normen und Ideologien zum Ausdruck
gebracht, die auf den hegemonialen Kontext und Herrschaftsverhiltnisse verweisen. [...] Damit
werden Ein- und Ausschluss produziert und Wahrnehmungen und Handeln gerahmt. Diskurs-

analyse ist somit als Machtanalyse zu verstehen (Riegel 2016: 28).
Zentrales Anliegen (kritisch) dekonstruktiver Ansitze ist es demgemaf,

»Kategorien und Differenzen ihrer vermeintlichen Natiirlichkeit zu entlarven und sie als ganz
und gar von Machtverhiltnissen durchsetztes, soziales und kulturelles Produkt sichtbar zu
machen. Damit verbunden ist das Hinterfragen des Nicht-Benannten, des ,Normalen' und die
dahinter stehenden biniren Differenzordnungen (bspw. Die ,heterosexuelle Matrix‘) und die

damit verbundenen Machtverhiltnisse (Riegel 2016: 30).

Artikulierte, also diskursiv hervorgebrachte Distanzierungsbemiihungen bilden
Praktiken, da mittels abwehrender ,, Auflerungen nicht nur etwas gesagt, son-
dern auch etwas getan wird“ (Hottemann 2022: 62). Dabei orientiere ich mich
an theoretischen Perspektiven, die den Begriff der Praktik(en) diskursiv fassen
(vgl. Wrana 2012a; Wrana/Langer 2007; Schatzki 1996). So begreift etwa Daniel
Wrana (2012b) diskursive Praktiken als ,,Handlungsweisen, in denen sich das
Sagbare und Sichtbare formt und in denen die Bedeutungen und Gegenstinde
des Wissens ebenso konstituiert werden wie die Subjektpositionen der diskur-
siv Handelnden® (ebd.: 196). Diskurse und diskursive Praktiken fungieren als
Macht-Wissens-Gebilde, die zum einen von Subjekten reproduziert werden. Zum
anderen werden die Einzelnen selbst erst durch diese hervorgebracht (vgl. Rose
2016). Ausgehend davon kann kein Machtverhiltnis existieren, ,,ohne daf} sich
ein entsprechendes Wissensfeld konstituiert, und kein Wissen, das nicht gleich-
zeitig Machtbeziehungen voraussetzt und konstituiert (Foucault 1977/2017: 39).

Die Verwendung der Begrifflichkeiten rassismuskritisch, diskriminierungs-
kritisch, differenzreflexiv oder aber die Benennung von Ordnungen als rassifi-

14



zierend oder dominant folgt intendiert keiner terminologischen Einengung. So
lassen sich rassistische Ordnungen als dominante Ordnungen begreifen und der
Diskriminierungskritik ist Rassismuskritik in meinem Verstdndnis inhérent,
wobei letztere vielmehr einen ideologiekritischen Fokus markiert. Gleichsam ist
Differenzreflexivitit, wie es Astrid Messerschmidt (2016c¢) fasst, rassismus- und
machtkritisch zu verstehen, d. h. es geht um eine kritisch-reflexive Perspektivie-
rung auf Differenz- und Ungleichheitsverhéltnisse. Die Dinge prazise zu benen-
nen, ist nicht nur wichtig, sondern in Anbetracht der historischen und aktuellen
Priagungen sowie Vereinnahmungen von Bezeichnungen ebenfalls notwendig.
Folglich ist es nicht willkiirlich, dass im Rahmen dieser Arbeit von Differenz und
nicht von Heterogenitit oder Diversitit" sowie von Rassismuskritik und nicht
von Antirassismus" die Rede ist. Gleichsam konnen die Dinge und das, was sie
zu beschreiben versuchen, nicht nur eines, sondern simultan mehreres anzeigen
und sind folglich komplexer. Daher sind die Ordnungen, die in dieser Arbeit
betrachtet werden, als normalisierte, dominante, konstruierte und ideologische
zu verstehen — was sich im Begriff rassistischer Ordnung wiederfindet. So sind
ebenso die in dieser Abhandlung rekonstruierten diskursiven Praktiken der
Distanzierung (Kapitel 5) inhaltlich partiell mehreres gleichzeitig und kénnen
verschiedene Ebenen wie auch Sinnhaftigkeiten in sich vereinen. Nicht zuletzt
sind gesellschaftliche Verhiltnisse und Gegenwartsdiagnosen schliefllich kom-
plexe und von Gleichzeitigkeiten durchzogene Realitéten.

In den hier skizzierten Ansétzen, theoretischen Zugangen und Perspektiven
der Migrationspiddagogik und Rassismuskritik, der kritischen weif$seins-For-
schung sowie der Diskursanalyse lassen sich auch die Lehrveranstaltungen ver-
orten, die im Rahmen dieser Arbeit untersucht wurden. Dabei ist mitzudenken,
dass kritische Befragungen und Dekonstruktionsbemithungen innerhalb der
Bildungsraume der Hochschule gleichsam involviert sind in die Reproduktion
dessen, was sie selbst kritisieren. Demnach fordert

10 ,Inklusion und Diversity lieflen sich nahtlos in meine Liste an ,Dethematisierungsinstru-
menten von Ungleichheit einfiigen [...]. Eine bestimmte Art, iber Diversity und Inklusi-
on zu reden, ist ein sehr nachhaltiges Instrument, eigene Privilegierungen des Weif3seins,
Minnlich-Seins, Bildungsbiirgerlich-Seins nicht zu hinterfragen.“ (Gutiérrez-Rodriguez
et al. 2016: 166) Dabei geht es um die Kritik an einer Verwertungslogik von Vielfalt, d. h.
Differenz als Ressource verstanden, die (primar) fiir Selbstzwecke von Organisationen,
Institutionen und Firmen ge- bzw. benutzt werden kann - oftmals geschieht dies ohne
Diskriminierung mit im Blick zu haben, sondern vielmehr im harmonischen Sinne davon
zu separieren; nicht zuletzt auch mit der Intension, ,das eigene Image ,aufzupolieren™
(Massumi 2019: 158).

11  Fir einen Uberblick zum Unterschied von Rassismuskritik und Antirassismus siehe u.a.
Fereidooni (2019: 298f.) und Detzner (2015).

15



»lilmmanente Kritik [...] die Kritiker_innen selbst heraus, sich damit auseinanderzusetzen, dass
auch ihre eigenen Theorien und Praxen verstrickt sind in die Dynamiken, die sie kritisieren. In
diesem Sinne ist das Konzept einer rassismuskritischen Bildung als selbstkritischer Anspruch

zu verstehen.“ (Messerschmidt 2016a: 63).

In diesem Zusammenhang , konkretisiert sich [Selbstreflexion] in der Frage nach
den Voraussetzungen des eigenen Sprechens (Messerschmidt 2007: 150) und
ist folgerichtig selbst ein immanenter Bestandteil rassismuskritischer wie auch
differenzreflexiver Perspektiven und Zuginge.

1.2 Ein (notwendiger) Versuch der Verortung in der Gegenwart

Die Involviertheit in die gegenwirtigen gesellschaftlichen Verhiltnisse zu betrach-
ten, impliziert das Bewusstsein eines (politisch-)historischen Gewordenseins, was
Geschichte als etwas begreift, das nicht abgeschlossen, sondern (auch) gegenwir-
tig wirksam ist. So bewegt sich diese Ausarbeitung in einer postkolonialen (vgl.
Castro Varela 2016) und postnationalsozialistischen (vgl. Messerschmidt 2011b)
Gegenwart, die auf eine jahrzehntelange Arbeitsmigration nicht nur zuriick-
blickt, sondern diese auch als die heute vorzufindenden Verhiltnisse konstituie-
rend fasst. Dabei soll die fragmentale Aneinanderreihung historisch-politischer
Kontexte keinesfalls eine wie auch immer geartete Gleichsetzung oder Addition
suggerieren. Es geht vielmehr darum, zu versuchen, sowohl die Komplexitat des
Gegenwartigen — und der in ihr auch enthaltenen Gewaltgeschichten - als auch
die Kontinuitdten scheinbar vergangener Bilder und Narrative, geschichtlicher
Ereignisse sowie Macht- und Herrschaftsmomente zu (be)greifen. Die Antwort
auf die Frage, wie Gesellschaft ,funktioniert’, bildet auch ein Geflecht aus dis-
kursiv hergestellten Normalitdten, die ihre Wirkung und Kontinuitat gerade
darin finden, dass sie als normal bzw. ,natiirlich‘ gegeben betrachtet werden und
dadurch (oftmals) unsichtbar sowie unhinterfragt bleiben.

Die gesellschaftlichen Institutionen und einzelnen Akteur*innen sind verwo-
ben in ungleichheitsgenerierende (Macht-)Verhiltnisse und Wissensbestdnde. Es
gibt vor diesem Hintergrund kein Auflen, kein Abseits dominanter Ordnungen,
sondern die Einzelnen bewegen sich stets innerhalb dieser Ordnungen und wer-
den durch diese mit hervorgebracht. Der Begriff der Involviertheit bezieht sich
nicht auf eine rein individuelle Ebene, sondern ist strukturell und im Kontext
sozialer Positionierungen gedacht. Eine Intention dieser Abhandlung lautet daher,
Transparenz dariiber herzustellen, dass in erster Linie {iber Ideologien, d. h. Welt-
bilder und Uberzeugungen und nicht iiber Identititen bzw. Identititskategorien
geschrieben und gesprochen wird. Offenkundig haben Ideologien konkrete und
lebensbeziigliche Konsequenzen fiir Subjekte zur Folge.

16



Als Lehrende und Forschende bin ich ebenfalls eingebunden in Strukturen
ungleicher Machtverhiltnisse und bewege mich innerhalb dominanter Ord-
nungen. Ich reproduziere diese auch in jenen Momenten, in welchen ich Wissen
um Rassismus vermittle und dadurch Veranderungsprozesse in Richtung einer
Sensibilisierung anzuregen versuche. Gleichsam bin ich eingebunden in kapita-
listische Verwertungslogiken und profitiere beispielsweise von der vorliegenden
Forschungsarbeit durch den Erwerb eines akademischen Titels und in erster Linie
im 6konomischen Sinne, da die Auseinandersetzung mit Rassismus schlichtweg
einen mafigeblichen Bestandteil meiner Lohnarbeit darstellt. Ich empfinde ebenso
eine Art Zufriedenheit oder gar gewisse Freude, wenn meine gesprochenen oder
geschriebenen Worte - neben dem auch institutionell festgeschriebenen Bildungs-
auftrag seitens der Universitdt — auf symbolische Anerkennung stofien, obgleich
Gewalt(verhiltnisse) den inhaltlichen Gegenstand ausmachen und positive Emo-
tionen daher ambivalent erscheinen. Gleichwohl wire diese Darstellung einseitig
und harmonisierend, wenn sowohl eigene Erfahrungen der Fremdmarkierung
meiner Person'? als ,Andere” als auch die Anstrengungen unerwahnt blieben, die
die Ausiibung der Lehrtatigkeit an der Universitdt umfasst. Dies gilt gerade auch
tir die rassismuskritische Bildungsarbeit in institutionalisierten Raumen des
Wissenschaftssystems. So sind diese ebenso partiell widerspriichlichen Aspekte
simultan im Alltag (meiner Berufspraxis) gegenwartig prasent bzw. ihm inhérent.

Dabei ist mit Blick auf die Gegenwart eine deutliche Zunahme an rassismus-
und antisemitismuskritischen Projekten (und den dafiir bereitgestellten finan-
ziellen, oftmals 6ffentlichen Mitteln), praventiven Mafinahmen, (aktivistischen)
Bewegungen des Ein- und Widerspruchs, der Etablierung von Empowerment-
Réumen sowie ein Unterlaufen struktureller Ungleichheit zu verzeichnen, was
u.a. in der erfolgreichen Sicht- und Horbarkeit marginalisierter Positionierungen
beobachtet werden kann. Der gegenwartige historisch-politische Kontext, in dem
viele Menschen sensibler gegeniiber rassismusrelevanten (vgl. Weif8 2001: 81)
Themen geworden sind und werden, ist gleichwohl einer, in dem rechtspopulis-
tische und neonationalistische politische Parteien, wie etwa in der Bundesrepu-
blik die Alternative fiir Deutschland (AfD), einen knapp 20-prozentigen Anteil
der Wihler*innenstimmen in mehreren Bundesldndern bei der Landtagswahl
2023" und einen knapp 15-prozentigen Anteil der Stimmen bei der Europa-
wahl 2024 (vgl. Européisches Parlament 2024) kontiert. Nicht zuletzt ging die

12 Zum einen bedingt durch einen nicht normdeutsch klingenden Namen aufgrund eigener
Migrationserfahrung, zum anderen aufgrund einer universitiren/akademischen Nicht-
Passungen vor dem Hintergrund sexistischer und insbesondere klassistischer Zugeh6rig-
keitsordnungen.

13 Beider Landtagswahl 2019 in Sachsen erhielt die AfD 27,5 % der Stimmen, in Hessen 2023
waren es 18,4 % (vgl. Wahlrecht 02.11.2023/veroffentlicht in Statista 2024). Im Jahr 2023
stellte die AfD den ersten Landrat und in Raguhn-Jefinitz (Landkreis Anhalt-Bitterfeld)
den ersten Biirgermeister.

17



AfD als zweitstarkste Partei bei der Bundestagswahl 2025 mit einem Anteil an
Wihler*innenstimmen von knapp iiber 20 % hervor — wihrend der Bundes-
kanzler Friedrich Merz (CDU) hinsichtlich seiner politischen Haltung durchaus
nicht unumstritten ist.* Viele andere vergleichbare (rechte) Gruppierungen in
Europa verzeichnen einen gewachsenen Zuspruch. Diese Arbeit bewegt sich in
Zeiten eines Anstiegs und der Reaktualisierungen altbekannter und beharrlicher
antisemitischer Verschwérungsmythen, die sich im Zuge der Covid-19-Pandemie
nochmals verstirkt haben. Uberdies sind seit dem 7. Oktober 2023, dem Tag des
Angriffs der Hamas auf Israel und dortigen Ausrufens des Kriegszustandes,
sowohl antisemitische Narrative als auch antimuslimische Ressentiments ver-
starkt verbreitet. Die Mitte der Gesellschaft schwindet, die Distanzierung zur
Demokratie wichst, wobei simultan die Distanzierung zu rechtsextremen Einstel-
lungen und Haltungen in der Mitte der Gesellschaft abnimmt (vgl. Zick/Mokros
2023), was aus den Befunden der Mitte-Studie 2022/23 - vor dem Hintergrund
dieser Arbeit bezeichnenderweise als ,,distanzierte Mitte (Zick/Kiipper/Mokros
2023) betitelt - hervorgeht.

Wihrend Teile der heutigen Gesellschaft durchaus sensibler und kritischer
hinsichtlich der Verwendung differenzreflexiver sowie diskriminierungskri-
tischer (Selbst- und Fremd-)Bezeichnungen geworden sind, hat simultan die
Sagbarkeit rassifizierender Stigmatisierungen zugenommen. So hilt Karim
Fereidooni fiir das Jahr 2020 fest, dass Deutschland ,,so rassistisch wie nie und
gleichzeitig [...] Deutschland im Jahr 2020 so rassismuskritisch wie nie [ist]“
(Fereidooni 2020: 180). Wo beispielsweise ein geschlechterreflexiver Sprachge-
brauch jahrzehntelang erst erkimpft und dann Stiick fiir Stiick mithsam eta-
bliert werden musste, wurde das sogenannte ,Gender-Verbot u.a. an Schulen und
Hochschulen in mehreren Bundesldndern verabschiedet. Wahrend des Verfassens
dieser Abhandlung gelangten Forderungen seitens Vertreter*innen der eben
erwihnten Partei AfD zusammen mit Rechtsextremist*innen an die Offent-
lichkeit, die eine ,Remigration’, sprich (Massen-)Ausweisungen, aus Deutsch-
land propagieren.” Dieser sogenannte ,Masterplan‘ richtet sich gegen Menschen
ohne deutsche Staatsbiirgerschaft sowie solche, welche rechtlich zwar deutsche
Biirger*innen sind, allerdings — aus nationalistischer Perspektive — entweder
nicht ,integriert genug’ seien oder sich z.B. fiir Gefliichteten(bleibe)rechte u. &.
engagieren, die als antinationale Themen und Bereiche eingeordnet werden,
womit sie folglich der imaginierten und angestrebten volkischen Homogenitit
im Wege stehen. Zugleich verschaffen sich Gegenstimmen Gehor, weshalb bisher
nicht von einem ungebrochenen rassistischen Konsens auszugehen ist. Unzéhlige
Menschen begeben sich Anfang des Jahres 2024 auf die Stralen und widerspre-

14 Und so etwa in 6ffentlichen Ansprachen linke Politik*innen als ,Spinner‘ bezeichnet, die
,nicht alle Tassen im Schrank® hitten (vgl. Tagesschau 2025).

15 Vgl Tagesschau (2024): Bericht iiber Geheimtreffen. AfD-Politiker diskutieren offenbar
Vertreibungsplan.

18



chen hor- sowie sichtbar genau solchen gesellschaftspolitischen Entwicklungen,
die statt Gleichheit und Gleichwertigkeit die Ab- und Ausgrenzung anpreisen.
Nur wenige Monate spiter wird der umstrittene Begriff der Remigration offiziell
in das Wahlprogramm der AfD aufgenommen.'®

Beobachtbar sind also widerspriichliche Entwicklungen - und zwar gleich im
doppelten Wortsinne sowohl als Widerspruch einlegend wie auch als ambivalent.
Einerseits riefen die Black Lives Matter-Protestbewegung in den USA und der
ihr in weiten Teilen der Welt entgegengebrachte Solidaritét, auch aus Deutsch-
land, rassistische gesellschaftliche Zustdnde ins Bewusstsein vieler Menschen
und evozierten Interventionen aus zivilgesellschaftlichen Kreisen. Gleichzei-
tig ermoglichte die im Jahr 2020 starke 6ffentlich wirksame Orientierung an
der Black Lives Matter-Bewegung die partielle Vernachlassigung des deutschen
migrationsgesellschaftlichen Kontextes, da institutioneller Rassismus — hier als
gewaltvoller Rassismus seitens der Polizei — primér auf einem von Deutschland
weit entfernten Kontinent verortet zu sein schien; obgleich sich in der Bundesre-
publik statistisch zahlreiche antisemitisch und rassistisch motivierte Gewalttaten
und Anschldge verzeichnen lassen. Exemplarisch sind der rassistische Anschlag
in Hanau 2020 sowie der antisemitische Anschlag in Halle 2019 zu nennen,
die radikal ins Bewusstsein riefen, dass im Kontext von Rassismus der Blick in
Richtung der USA - im Jahr 2025 nun mit Donald Trump als Prasidenten - zu
kurz reicht. Insbesondere nach dem Anschlag in Hanau, bei dem neun Migra-
tionsandere ums Leben kamen, gingen Menschen hierzulande als Zeichen des
Protestes auf die Straflen und es wurden finanzielle Mittel fiir neue Initiativen
und Projekte bereitgestellt, so u.a. fiir die Bildungsinitiative Ferhat Unvar, die
sich fiir die Bekdmpfung von Rassismus einsetzt.

Doch blicken wir weiter (zuriick): Im selben Jahr, in dem sich der antisemi-
tisch motivierte Anschlag in Halle ereignete (2019), wurde der Politiker Walter
Liibcke, der sich offentlichkeitswirksam fiir die Aufnahme von Gefliichteten in
Deutschland aussprach, ermordet. Im Jahr 2019 wurden zwei junge muslimisch
lesbare Frauen - eine von ihnen schwanger — wegen des Tragens eines Kopftuchs
angegriffen und schwer verletzt ins Krankenhaus eingeliefert (vgl. Miithe 2020:
122). 2018 erliegt ein homosexueller Mann in Aue (Sachsen) seinen Verletzungen,
die ihm durch einen Rechtsextremisten zugefiigt wurden. 2017 ziindet eine Frau
ihr Nachbarhaus an, da dort ein gefliichteter Mann aus dem Iran wohnt. 2016
schiefit ein selbsternannter Reichsbiirger auf vier Polizisten in Bayern. Ebenfalls
2016 ereignet sich ein gewaltsamer Ubergriff auf einen obdachlosen Mann aus
Moldawien, ausgetibt durch den Leiter eines Berliner Supermarktes, der zugibt,

16 Vgl Alternative fiir Deutschland (2025): Programm der Alternative fiir Deutschland fiir
die Wahl zum 21. Deutschen Bundestag, S. 101. www.afd.de/wp-content/uploads/2025/02/

AfD Bundestagswahlprogramm?2025 web.pdf (Abfrage: 28.09.2025).

19


https://www.afd.de/wp-content/uploads/2025/02/AfD_Bundestagswahlprogramm2025_web.pdf
https://www.afd.de/wp-content/uploads/2025/02/AfD_Bundestagswahlprogramm2025_web.pdf

die Tat aus rassistischen Motiven heraus begangen zu haben (vgl. Pross/Yildiz
2020).

Diese ungemein traurige Aufzdhlung liefle sich weiter fortfithren. Dabei
mochte ich an dieser Stelle kein Bild des Entsetzens zeichnen, denn im Rahmen
dieser Arbeit zu diskursiven Praktiken der Distanzierung geht es eben nicht
um Extreme. Es ist meines Erachtens allerdings wichtig, nicht nur, aber auch
solche Ereignisse sowie das Ausmaf von Feindlichkeit und die Wirkmachtigkeit
ideologischer Uberzeugungen, rassistischer und ebenso antisemitischer Wis-
sensformen sichtbar zu machen, da diese ebenfalls einen Teil des Gegenwirtigen
widerspiegeln. Dariiber hinaus erlaubt es mir, auf den Begriff des Unbehagens
zuriickzukommen, der zu Beginn Erwdahnung fand. Denn in Anbetracht solcher
Gewalt(geschichten) — aber auch rechtspopulistischer politischer Forderungen -
sind Unbehagen und auch Angst, insbesondere aufseiten derer, die als ,Fremde’
und ,Andere’ konstruiert werden, durchaus begriindet, konkret und alltagliche
Wirklichkeit. Angst, angesichts der gesellschafts-politischen Entwicklungen bzw.
der Zunahme an rechten (und nicht nur linken) Wéhler*innenstimmen; Angst,
angesichts der Zunahme an Angriffen auf migrantisch lesbare Biirger*innen (vgl.
Antidiskriminierungsstelle des Bundes 2025; MiGAZIN 2025).

Dies ist jedoch keinesfalls das Unbehagen, was im Hinblick auf weif Positio-
nierte gemeint ist, wenn es das Thema Rassismus betrifft - wenngleich durchaus
grofSe Sorge iiber rassistische Zustinde und Solidaritit mit den Angehorigen der
Opfer vorhanden sein kénnen. Es kann meines Erachtens allerdings nicht um
Angst gehen. Im Gegenteil kann der Begriff der Angst im Hinblick auf weifle
Personen im Kontext von Rassismus eher Verwirrung stiften, zumal dieser Begriff
suggerieren vermag, dass weif positionierte Personen einer (realen) Bedrohung
ausgesetzt seien und - verstindlicherweise — mit Abwehr reagiert wird.

1.3 Distanzierung und Abwehr - eine (begriffliche) Anndherung

Eine affektiv-emotionale Ebene und unter Riickgriff auf diesen Begriff der Angst
vor dem Hintergrund von Distanzierung und Abwehr seitens weif§ Positionierter,
wenn es um Rassismus bzw. vielmehr Rassismusthematisierungen geht beschreibt
etwa Tema Okun (2010) im Hinblick auf ,privilegierten Widerstand‘ wie folgt:

»Manifesting for the most part as defensiveness (the ,no, 'm not‘ denials of a young white

woman), privileged resistance is, in one form or another, denial based in fear. Fear is what we

feel, denial is what we do, and defensiveness is how we do it.“ (Okun 2010: 69)

20



Diese Aussage ist meines Erachtens ambivalent. Einerseits werden denial, privi-
leged resistance und defensiveness durch Okuns (2010) Ausfiihrung sichtbar und
damit (besser) besprechbar. Andererseits kann der einbezogene Begriff der Angst
(fear is what we feel) zu einer Selbstviktimisierung weif Positionierter beitragen
und Abwehrbemithungen gegeniiber Rassismusthematisierungen konnen folglich
auf diesem Wege legitimiert werden. Wird dennoch der Versuch unternommen,
Okuns (2010) Aussage einzuordnen, beschreibt sie in erster Linie eine Emotion
und einen Affekt mit den gewahlten Termini, die auch im Kontext der vorlie-
genden Arbeit nicht unerheblich sind.” Losgelost von dem Umstand, dass der
gesellschaftspolitische Kontext von Okuns (2010) Aussage der US-amerikanische
und es daher notwendig ist, diesen vom vorliegenden deutschen zu differenzieren
(vgl. Sinanoglu/Polat 2023: 13; Bellu/Bellu/Tsianos 2023), lielen sich ihre Worte
fiir den deutschsprachigen Raum entsprechend deuten. Meines Erachtens geht
es hier nicht um Angst, sondern um ein Unbehagen dahingehend, involviert
in Rassismus zu sein. Es geht genauer auch um das Unbehagen davor, die Deu-
tungshoheit dariiber zu verlieren, was und wann etwas als rassismusrelevant
eingeordnet werden kann oder vielmehr ,darf".

Zugrunde liegt dem Ganzen das Unbehagen, das bisher weitestgehend positive
Selbst- und Weltbild zu hinterfragen. Die Gefahr, dass es den eigenen (,rassis-
musfreien®) Vorstellungen von sich selbst nicht standhalt, kann durchaus ver-
unsichern. Dieser Umstand kann eine Irritation ausldsen, fiir die ein addquater
Umgang erst noch gefunden werden muss. Erschiittert werden kann die geglaubte
Normalitdt im Hinblick auf die eigene Person und soziale Positionierung jedoch
ebenso beziiglich verfestigter Fremdbilder {iber ,die Anderen‘ und solche Perso-
nen, die nicht zur Norm gezahlt werden. Demnach geht es hier um eine gidnzlich
differente Form der Empfindung und des Unbehagens, als es beispielsweise von
marginalisierten Personen innerhalb von Gesellschaften erlebt wird, die u.a.
durch Rassismus strukturiert sind. Es liele sich im Kontext weif§ positionierter
Personen meiner Meinung nach als ignorantes Unbehagen beschreiben, das dann
in denial und defensiveness miindet — Ignoranz verstanden als eine aktive Hand-
lung und Praktik. Welcher Begriff an dieser Stelle einen angemessenen Terminus
darstellt, ist durchaus diskutabel, in diesem Kontext ist Okuns (2010) Aussage
allerdings dahingehend konstruktiv, als dass sie die Intensitit, Heftigkeit und
Wucht der denial und defensiveness zu verbalisieren versucht, die sich genau dann
zeigt, wenn weifSe Personen mit Rassismusthematisierungen konfrontiert werden.

Zum Phédnomen der Distanzierung von Rassismusthematisierungen, ins-
besondere von der Feststellung eines vorhandenen institutionellen Rassismus,
findet auf empirischer und theoretischer Ebene bereits eine Auseinandersetzung

17 Affekt (z.B. laut artikulierte Emporung) verstehe ich hierbei als die unmittelbare/spontan
auftauchende Reaktion auf (eher bewusste) Emotionen, die einen konstanteren Gefiihls-
zustand beschreiben (z.B. Ungerechtigkeitsempfinden/Frustration). Gleichwohl werden
in dieser Arbeit die Begriffe nicht trennscharf und partiell auch synonym verwendet.

21



statt (Kapitel 3), nicht zuletzt aufgrund des Umstandes, dass gerade die Thema-
tisierung von Rassismus als gesellschaftliche Normalitdt (und keine Ausnah-
meerscheinung) die Distanzierung stark begiinstigt (vgl. Tilch 2022: 309). So
formuliert Astrid Messerschmidt (2011a) vier Distanzierungspraktiken und halt
wie folgt fest:

»Erzdhlungen iiber Erfahrungen rassistischer Diskriminierung l6sen offensichtlich bei denen,
die in den Erzédhlungen gar nicht personlich vorkommen, den Eindruck aus, damit gemeint
zu sein, was dann zu abwehrenden Reaktionen fithrt. Ich mochte das so deuten, dass darin
eine Ahnung von der strukturellen Prisenz von Rassismus ausgedriickt wird, die aber als
unreflektierte und nicht artikulierte in der Form rhetorischer Zurtickweisung auftritt. Wiirde
das Gefiihl, selbst in einen gesellschaftlich verankerten strukturellen Rassismus involviert zu
sein, formuliert, konnte eine Auseinandersetzung damit stattfinden. Solange aber die ganze
Aufmerksamkeit auf die Benennungsproblematik und auf das Anzweifeln der Legitimitat
dieser Benennung gerichtet bleibt, gelingt es, das Aussprechen und Anzeigen von Rassismus
zu problematisieren, wihrend die Praktiken rassistischer Diskriminierung ausgespart bleiben

konnen.“ (Messerschmidt 2011a: 421.)

Praktiken der Abwehr und Distanzierung sind zu erwarten, wenn Rassismus
zum Thema wird - insbesondere in mehrheitlich weiff dominierten Raumen.
Sie sind Teil davon, wie Rassismus funktioniert, da hierfiir weiffsein stabilisiert
und stetig reproduziert werden muss. Damit weif$sein stabilisiert werden kann,
muss Rassismus zuriickgewiesen, bagatellisiert oder geleugnet, in der Konsequenz
also dethematisiert werden. Wird die Auseinandersetzung mit den eigenen nor-
malisierten und iiberwiegend unsichtbaren Wissensbestinden initiiert — u.a. in
Bildungsrdumen an der Universitit —, so kann diese Situation durchaus irritieren.

»dichtbare Reaktionen auf die Irritation, die sich oftmals auch emotional ausdriicken, sind
z.B. Abwehrhaltungen und Distanzierungsstrategien. Die Bagatellisierung des Gegenstan-
des (Rassismus, Heteronormativitit, Ableismus usw.) und die Verleugnung sowohl eigener
Privilegierung und Teilhabe innerhalb und an diesen Strukturen als auch die Verleugnung
von Diskriminierungserfahrungen anderer, stellen solche Umgangsweisen mit (irritierenden)

Infragestellung von Normalitatsvorstellungen dar.“ (Kasatschenko/Zitzelsberger 2019: 60)

Praktiken der Distanzierung und Abwehr kénnen ,,demnach als Rhetoriken
verstanden [werden], mit denen Problematisierungen von Rassismus in strate-
gischer Absicht etwas entgegengesetzt wird, um sie in ihren Wirkungen aufzu-
heben® (Hottemann 2022: 65). Als erfolgreich lassen sich diskursive Praktiken
der Distanzierung und Abwehr bezeichnen, wenn Andere - z.B. anwesende
Kommiliton*innen im Seminarraum - ,davon iiberzeugt werden, dass ein Dis-
kurs iiber Rassismus oder rassistisches Verhalten unnétig oder irrefithrend ist®
(ebd.). Rekurrierend auf psychologische Ansétze hilt Michael Hottemann (2022)

22



fest, ,,dass Abwehr [es] ermoglicht, das soziale AufSenbild von Personen gegen
auflere Gefahren, d.h. zum Beispiel Rassismuskritik, abzusichern® (ebd.: 66).
Diese Formen von Distanzierung und Abwehr, die eine Nicht-Anerkennung
rassistischer Verhiltnisse anzeigen, bedingen sekundare Rassismuserfahrungen
(vgl. Cigek/Heinemann/Mecheril 2015: 145-148), da die Ignoranz gegeniiber und
Zurickweisung der artikulierten Realitdt rassifizierter Anderer neue Quellen
gewaltvollen Erlebens bilden. Grundsitzlich ldsst sich festhalten, dass Distan-
zierungsbemithungen und Abwehr ,,im Dienst der Erhaltung gesellschaftlicher
Machtverhiltnisse [stehen,] von denen die Abwehrenden profitieren® (Tif8berger
2017: 231).

Im Kontext von Antisemitismus treten ebenso Abwehrmechanismen auf,
wenngleich Antisemitismus einen anderen historischen Hintergrund und dif-
ferente ideologische Elemente aufweist (Abschnitt 2.4). Ein zentraler Aspekt
des sekundiren bzw. Post-Shoa-Antisemitismus ist die Abwehr von Schuld (vgl.
Razavi/Baumgartner 2024; Bergmann 2006); und zwar allen voran angesichts
einer postnationalsozialistischen Gesellschaft (vgl. Messerschmidt 2017). Die
soziale Sehnsucht danach, dass Antisemitismus keinen oder einen ,irrelevanten’
Bestandteil gegenwirtiger Verhiltnisse darstellt, ist duflerst wirksam. In der
Zuriickweisung von Situationen, Haltungen und Narrativen, die als antisemitisch
einzuordnen sind, d.h. in der Leugnung der Existenz von Antisemitismus als
Gegenwartsproblem, wird im Wesentlichen ,,geleugnet, dass es etwas zu leugnen
gibt“ (Bergmann 1988: 228). Entsprechende Argumentationen stellen also die
Notwendigkeit von Antisemitismuskritik grundsétzlich in Abrede” (H6ttemann
2022: 48). Meines Erachtens noch signifikanter beziiglich Antisemitismus als
Rassismus prasentiert sich einerseits zwar ein mehrheitlicher Konsens' dariiber,
Antisemitismus zu problematisieren, andererseits fithren antisemitische Vorfille
und Praktiken oftmals dazu, genau diesen im nichsten Schritt wieder zu relati-
vieren (vgl. Messerschmidt 2010).

Speziell mit Blick auf die Pragung des Abwehrbegriffs durch die Psycholo-
gie bzw. psychoanalytische Forschung spreche ich in der vorliegenden Arbeit
von Distanzierung bzw. diskursiven Praktiken der Distanzierung. Nicht zuletzt
ist dies deshalb sinnvoll, da der Distanzierungsbegriff meiner Auslegung nach
offener, uneindeutiger und weniger bestimmend gefasst werden kann sowie fast
unsichtbare, eher unauffillige Facetten der sich entfernenden Bewegung von
Rassismus(thematisierungen) zu umfassen vermag. Der Begriff suggeriert das
Fehlen der Heftigkeit, die meines Erachtens im Abwehrbegriff prasenter ist.

18 Meron Mendel und Astrid Messerschmidt (2017) formulieren in ihrem Sammelband Fra-
giler Konsens treffend, dass eine ,,Kluft fest[zu]stellen [ist] zwischen der ostentativ bean-
spruchten nicht antisemitischen Haltung von Offentlichkeit und Politik auf der einen und
weit verbreiteten Ressentiments auf der anderen Seite [...]. Der Konsens, Antisemitismus
aus der Offentlichkeit auszuschliefen, ist fragil - eine Fassade, die vieles durchlésst, wovon
eher weniges als gegenwirtiger Antisemitismus erkannt und benannt wird* (ebd.: 12f.).

23



In offentlichen Diskursen lassen sich Praktiken der Distanzierung von Rassis-
mus und Antisemitismus vermehrt beobachten. In diesem Sinne wurden in der
hier bereits erwahnten Black Lives Matter-Bewegung mehr und mehr Stimmen
sicht- sowie horbar, die im Versuch ausgleichender Manier darauf ,verwiesen
haben, dass ,All Lives Matter und folglich auch ihre eigene nicht Schwarze und
nicht of Color Positionierung Matter. In einer Protestbewegung und Debatte um
rassistische Gewalt — sowohl strukturelle als auch individuelle, sowohl verbale,
symbolische als auch physische Gewalt bis hin zur Tétung - erscheint der ,All
Lives Matter-Einwand als unangemessen. Zu begriinden ist dies dahingehend,
dass es kein Einklagen und Einfordern einer Sichtbarkeit, keine Forderungen nach
der Anerkennung einer Gleichwertigkeit weif§ positionierter Personen bedarf, um
sicht- und hérbar oder um nicht von rassistischen Ubergriffen und Benachtei-
ligungen betroffen zu sein. Entscheidend ist hierbei also das Machtparadigma.
Eine Black Lives Matter-Bewegung wird aufgrund von Rassismus, d.h. wegen
weifler Dominanz iiber und Unterdriickung von nicht weiflen Positionierungen,
iiberhaupt erst notwendig. Die (Protest-)Bewegung Black Lives Matter macht auf
die Lebensrealitdt Schwarz positionierter Personen aufmerksam, die aufgrund
von Rassismus als dominante Ordnung als Schwarze erst hervorgebracht werden.
Die alltaglichen Erfahrungen Schwarz Positionierter sind weder erfahr- noch
nachfiithlbar fiir weiffe. Gleichermaflen sind sie nicht subsumierbar unter einen
irgendwie harmonisch gearteten Gleichheitsgedanken (,All Lives‘) — erst recht
nichtin einer Debatte um Rassismus. Doch inmitten dieser Debatte fillt auf, dass
es, wie schon angemerkt, in Deutschland méglich ist, rassistische Polizeigewalt
etwa als ein (in die USA ausgelagertes) Problem zu verhandeln und den eigenen
Gesellschaftsraum davon weitestgehend abzugrenzen. Derartige Tendenzen -
wie anhand dieses exemplarischen 6ffentlichen Diskurses skizziert — werden im
Rahmen dieser Arbeit als Praktiken der Distanzierung begriffen.

1.4 Zum Aufbau der Arbeit

Im Hinblick auf diskursive Praktiken der Distanzierung wird im Verlauf dieser
Forschungsarbeit konkret (a) die Zielgruppe der angehenden Lehrer*innen (b)
an der Universitdt und (c) in rassismuskritischen Lehrveranstaltungen avisiert.
Die Fokussierung auf diskursive Praktiken der Distanzierung seitens Lehramts-
studierender — inmitten ihres padagogischen Professionalisierungsprozesses —
resultiert aus der besonderen Relevanz und Verantwortung von Lehrer*innen fiir
die individuellen Bildungswege/Biografien von Kindern und Jugendlichen sowie
den damit einhergehenden (Un)Moglichkeiten und Hiirden. Die Schule als ein
Ort der Reproduktion von Rassismen und Antisemitismus, wie es in Kapitel 2
skizziert wird, verdeutlicht die Relevanz der in dieser Forschung untersuchten

24



diskursiven Hervorbringungen innerhalb der ,Gruppe‘ angehender Lehrer*innen.
Hierbei wird ausgehend von einem eher allgemeinen Blick auf die Schlechter-
stellung und Benachteiligung von Schiiler*innen ,mit Migrationshintergrund"
die Wirksamkeit spezifischer Formen von Rassismus nachgezeichnet. Dabei
stehen Kulturalisierungen, hier im Kontext von Antimuslimischem Rassismus
(Abschnitt 2.1), Antiziganismus (Abschnitt 2.2), Anti-Schwarzem Rassismus und
kolonialen Kontinuitiaten (Abschnitt 2.3) sowie Antisemitismus (Abschnitt 2.4),
in der Institution Schule im Mittelpunkt der Ausfithrungen.

Dabei richtet sich das Augenmerk sowohl auf eine individuelle als auch insti-
tutionelle Ebene, z.B. in Form von curricularem schulischem Wissen. Die Bil-
dungs- und Benachteiligungssituation differenter marginalisierter Schiiler*innen
wird partiell von einem historischen Blick gerahmt, der auf Kontinuitdten und
Konsequenzen (bildungs-)politischer Entwicklungen sowie altbekannte stigma-
tisierende Narrative Bezug nimmt. Dabei ist die Trennung der unterschiedlichen
Rassismen sowie Antisemitismus nicht in der Form denkbar oder angemessen.
Nur angerissen werden diesbeziiglich zum einen Uberschneidungen und Dif-
ferenzen innerhalb der ideologischen Sinnstrukturen sowie miteinander inter-
sektionierende Stigmatisierungserfahrungen Betroffener aufgrund komplexer
Zugehorigkeitsverhaltnisse. Zum anderen findet in Kapitel 2 vor dem Hinter-
grund des Forschungsinteresses zu diskursiven Praktiken der Distanzierung
seitens angehender Lehrer*innen eine Fokussierung auf das padagogische Feld
der Schule statt. Die Bildungsinstitution Schule unter ihrer (Re-)Produktions-
wirksamkeit im Hinblick auf dominante Ordnungen zu forcieren, unterstreicht
die Notwendigkeit einer Untersuchung der diskursiven Distanzierungspraktiken
innerhalb der Lehrer*innenbildung in eben solchen Lehrveranstaltungen, die
auf den Abbau von (Bildungs-)Benachteiligung durch eine rassismuskritische
Sensibilisierung padagogisch Professioneller abzielen.

Die bestehende Schwierigkeit aufseiten der betroffenen Schiiler*innen und
Jugendlichen, Rassismuserfahrungen zu artikulieren, ist vorwiegend das Ergeb-
nis der Nicht-Anerkennung rassistischer Verhéltnisse — nicht nur, aber auch
in der Schule. Die (Nicht-)Besprechbarkeit (vgl. Foitzik 2019) von Rassismus-
erfahrungen (Abschnitt 2.5) und die Dethematisierung von Rassismus in der
Bildungsinstitution Schule charakterisieren das Abbild eines langanhaltenden
dominanzgesellschaftlichen (vgl. Rommelspacher 1995) Umgangs und der Tabu-
isierung des Rassismusbegriffs in der Bundesrepublik Deutschland (Abschnitt
3.1). In der Dethematisierung von Ordnungen (vgl. Shure 2021) ist der Aspekt
der Unsichtbarkeit weiffer privilegierter Positionierung elementar (Abschnitt 3.2).
An die Skizzierung der empirischen und theoretischen Erkenntnisse zu weiffen
Distanzierungs-, Dethematisierungs- und Abwehrpraktiken aus den USA und
Grofibritannien (Abschnitt 3.3) sowie dem deutschsprachigen Raum (Abschnitt
3.4) kniipft die Beschreibung des methodischen Vorgehens der durchgefiihrten
empirischen Untersuchung an (Kapitel 4). Nach einem Einblick in die Entstehung

25



des Forschungsinteresses (Abschnitt 4.1) wird das Erhebungssetting skizziert.
Gerahmt wird das Untersuchungsfeld, d.h. der Ort der Lehrer*innenbildung
(Abschnitt 4.2.1) und genauer rassismuskritische Lehrveranstaltungen (Abschnitt
4.2.2), von der Hochschule (Abschnitt 4.2.3) als eine Bildungsinstitution, an der
das Wissen nicht nur vermittelt, sondern — auch mittels Forschung - zugleich neu
hervorgebracht wird. Im Anschluss an die Methodik und den Auswertungspro-
zess (Abschnitt 4.3 bis 4.4), basierend auf der Qualitativen Inhaltsanalyse (vgl.
Kuckartz 2016), wird der Forschungsverlauf reflektiert (Abschnitt 4.5).

Den Hauptteil dieser Abhandlung bilden die rekonstruierten diskursiven
Praktiken der Distanzierung, die anhand und entlang ausgewihlter Sequenzen
bzw. Aulerungen der Lehramtsstudierenden analysiert und gedeutet werden
(Kapitel 5). Die Einordnung der insgesamt 18 diskursiven Praktiken der Distan-
zierung in finf Distanzierungsmuster — Kulturalisierung (Abschnitt 5.1), Exter-
nalisierung (Abschnitt 5.2), Relativierung (Abschnitt 5.3), Umkehrung (Abschnitt
5.4) und Zurtickweisung (Abschnitt 5.5) - unternimmt den Versuch einer Struk-
turierung. Es besteht diesbeziiglich kein Anspruch, die jeweiligen Praktiken und
Muster trennscharf sowie kiinstlich voneinander zu differenzieren, zumal dies in
Anbetracht der Komplexitat inhaltlicher Sprachakte auch nicht zielfithrend wére.
So implizieren etwa einzelne Ausfithrungen der Lehramtsstudierenden mehrere
Argumentationsstrange, die sich folglich gleichzeitig in diversen Praktiken ver-
orten lassen. Hierbei fungiert die rassismuskritische Einordnung des Gesagten
als perspektivische Brille der Analyse und Lesart. Die theoretische Rahmung
einiger inhaltlicher Aspekte begleiten hierbei die Analysen und Interpretationen
der diskursiven Praktiken der Distanzierung in den jeweiligen Distanzierungs-
mustern. Diesbeziiglich flielen Einblicke in bereits formulierte Erkenntnisse
sowie inhaltliche Ausfithrungen, die im Rahmen des diskursiv Hervorgebrachten
relevant werden konnen mit ein. An jede theoretische Rahmung schlief}t eine
Schlussbetrachtung des jeweiligen Distanzierungsmusters an. Dabei greifen die
Ausfithrungen (Analyse, Rahmung, Schlussbetrachtung) inhaltlich partiell inein-
ander. Vor dem Versuch, die zentralen Erkenntnisse dieser Forschung (Kapitel 6)
zu formulieren, finden in einer Art analytischem Nachtrag (Abschnitt 5.6) solche
AuBerungen der Lehramtsstudierenden Erwidhnung, welche gerade den Blick in
Richtung der Rolle als Lehrkraft, der eigenen Profession und den damit verbun-
denen antizipierten Herausforderungen und (Un)Méglichkeiten padagogischen
Handelns lenken. Es ist mir ein Anliegen, diese ambivalenten Zukunftsvisionen
der angehenden Lehrer*innen sichtbar zu machen, da darin auf der einen Seite
das Ringen um das Erfiillen ambivalenter (Selbst- und Fremd-)Anspriiche an
Lehrer*innen deutlich wird, auf der anderen Seite gerade die antizipierten Gren-
zen padagogischer Professionalitit auch eine mogliche Ursache fiir Formen der
Distanzierung innerhalb der Lehrer*innenbildung bilden kénnen. Letzteres ist
vor dem Hintergrund zu betrachten, dass die Aufforderung zu einer rassismus-
kritischen Auseinandersetzung durch die (erhobenen) Seminare explizit (auch)

26



Lehrer*innen und Schule als Reproduzenten von Ungleichheit und Rassismen
in den Mittelpunkt riickt.

Diese Abhandlung wird nach der Prisentation der zentralen Erkenntnisse
(Kapitel 6) mit einer abschlieflenden Betrachtung und einem Ausblick (Kapitel 7)
abgerundet, die — dies lasst sich bereits vorwegnehmen - keine ,Patentldésung’
oder einen Konig*innenweg im Umgang mit den Praktiken der Distanzierung
vorzustellen vermogen. Dennoch lassen sich im Anschluss an die Erkenntnisse,
d.h. die Rekonstruktion diskursiver Praktiken der Distanzierung, Uberlegungen
im Hinblick auf die Lehrer*innenbildung formulieren, die wiederum (auch) neue
Fragen aufwerfen konnen.

Es sei betont, dass die Eingrenzung auf diskursive Praktiken der Distanzie-
rung einen moglichen Forschungsfokus markiert. Eine andere Schwerpunkt-
legung der Forschungsfrage wire in diesem Sinne nicht nur denkbar, sondern
gleichermaflen durchaus sinnvoll: In allen untersuchten Veranstaltungen werden
schlieflich Formen des Sprechens sichtbar, die sich als reflexiv wie auch selbstkri-
tisch offenbaren, sich auf die Auseinandersetzung mit Rassismen und der eigenen
Involviertheit in eben diese bewusst einlassen, anstatt sie abzuwehren. Bedingt
durch die Notwendigkeit zur Limitation eines Forschungsfokus werden bzw.
bleiben zahlreiche Stimmen und Momente in dieser Arbeit unsichtbar. Letztere
sprechen jedoch fiir die Annahme, dass in den untersuchten Seminaren auch
Bildungsprozesse erfolgreich angestofien, Wissensbestinde transformiert und
Perspektiverweiterungen im Sinne diskriminierungskritischer Differenzrefle-
xivitdt erzielt werden konnten.

Esseian dieser Stelle daher festgehalten, dass es ebenso wenig das Ziel der vorlie-
genden Abhandlung ist, ,rassistische Studierende’ unter ihren Kommiliton*innen
zu ,entlarven‘ und/oder die Gruppe der angehenden Lehrer*innen als eine beson-
ders problematische zu stilisieren. Ferner werden den Lehramtsstudierenden
weder bewusste Motive zugeschrieben noch wird die Distanzierung als eine
individuelle Eigenschaft oder ein ,charakterlicher Makel® verhandelt: Im Zentrum
der Untersuchung stehen folglich nicht die Personen als solche, sondern das, was
durch die diskursiven Praktiken zum Vorschein kommt, ndmlich ein strukturel-
ler Kern Rassismus reproduzierender Logik. Die ausschliefSliche Fokussierung auf
diskursive Praktiken der Distanzierung und nicht auf differente Umgangsweisen
der Lehramtsstudierenden in den Seminaren kann - spétestens beim Lesen der
Analysen (Kapitel 5) — dazu beitragen, dass die vorliegende Arbeit selbst Distan-
zierung bei den Leser*innen evoziert. Dieses Risiko gehe ich an dieser Stelle in der
Hoffnung ganz bewusst ein, dass der empirische Einblick in die unterschiedlichen
diskursiven Praktiken der Distanzierung gleichwohl einen erkenntnisreichen
Beitrag fiir die Forschung zur Lehrer*innenbildung zu leisten vermag - an den
ebenso angekniipft und der weitergedacht werden kann.

27






2. Schule unter Bedingungen von
Rassismen und Antisemitismus

Viele Menschen in Deutschland, unter ihnen Schiilerinnen und Schiiler,
machen [...] tagtiglich rassistische [und antisemitische. tk] Erfahrungen -
und die wenigsten dieser Erfahrungen haben etwas mit Neonazis zu tun.

(Scharathow 2015: 163)

Die Padagogik als Wissenschaft, in deren Rahmen diese Forschungsarbeit ein-
gebettet ist, bewegen seit jeher Fragen der Erziehung, Bildung und Miindigkeit.
Weder Schule noch die Pddagogik zielen in ihren gegenwirtigen Anspriichen
intendiert darauf ab, soziale Ungleichheit oder Benachteiligung zu reproduzieren.
Die formulierten Ideale von Bildung und die Anspriiche der Bildungsinstituti-
onen sind keine, die es meines Erachtens radikal zu verwerfen gilt. Gleichwohl
ist Padagogik

»als wissenschaftliche Disziplin in die Generierung von Ungleichheit verstrickt. So ist die
sich ab dem 18. Jahrhundert etablierende Padagogik selbst Produkt und nicht loszulésen von
der Zeit der Aufklirung. D. h. sie ist nicht loszuldsen von der zeitgleichen Etablierung von
Rassen(theorien), Kolonialismus und der Entstehung eines zweigeschlechtlichen Wissenssys-
tems“ (Kasatschenko/Zitzelsberger 2019: 58).

Dies bedeutet (auch), ,,dass [w]eiffe européische Selbst- und Fremdbilder
[...] seit Beginn wissenschaftlicher Pddagogik wirkmaichtig fiir die eigene
Theorie(entwicklung) [sind]“ (ebd.). In die Pidagogik ist ebenso eine Geschichte
eingeschrieben, die zur Unterdriickung ,Anderer‘ beitrug sowie Ungleichwertig-
keit postulierte: So blickt die Erziehungswissenschaft u.a. auf die Kolonialpadago-
gik sowie Padagogik in der NS-Zeit'" zuriick, wobei letztere auf viele Elemente der
Kolonialpiddagogik unter Erganzung neuer Aspekte und Argumente angepasst an

19 ,,Rassenhygienische’ und ,rassenpolitische’ Erziehung wurden der Padagogik als impe-
rative Aufgabe vom Staat vorgeschrieben. [...] [Z]ahlreiche akademisch gebildete profes-
sionelle Pddagog(inn)en — Lehrer(inn)en, Studienrite/Studienritinnen, Professor/innen
und Dozent(inn)en der Universitdten und der Lehrerbildung [...] bemiihten sich diesen
,Monovolk- und rassenpidagogischen’ Diskurs theoretisch zu legitimieren. Es kann hier
keineswegs nur von einer Umsetzung staatlich vorgegebener Ziele gesprochen werden, fiir
die sich die Pddagogik instrumentalisieren lief3, vielmehr wurde diese ,Rassenpidagogik’
von Piddagog(inn)en selbst als Erziehungsauftrag formuliert und postuliert. Viele emp-
fanden die ,Rassenpiddagogik’ im Nationalsozialismus nicht einmal als unpddagogischen
Ansatz, da sie Grundpositionen padagogischer Verantwortung propagierte.“ (Pokos 2009:
72f)

29



die NS Ideologie Bezug nahm (vgl. Kaya 2017: 18). Bildung stellte demnach explizit
ebenso ein Element bzw. Instrument fiir Gewalt und Herrschaft dar, wie es bei-
spielsweise im Kolonialismus der Fall war: Kolonialisierung und Missionierung
fanden schlieSlich ebenfalls im Namen von Bildung statt. Fiir eine angemessene
Pidagogik, der eine kritische Perspektive auf Rassismus, Anitziganismus und
Antisemitismus inhérent ist, bedarf es auch gegenwirtig als Ausgangspunkt von
Professionalisierungsprozessen ,,der Verabschiedung von einem primar positiven
Selbstbild hinsichtlich der eigenen padagogischen Arbeit, der Disziplin, der in
der Padagogik handelnden Akteur*innen und einem von Rassismus befreiten
Bildungsbegriff* (Kasatschenko/Zitzelsberger 2020: 202).

Maria do Mar Castro Varela (2022) konstatiert fiir die erziehungswissenschaft-
liche Disziplin selbst, dass

»Padagogik [...] nicht harmlos [ist] - selbst eine humanistische und wohlmeinende nicht. Im
Gegenteil, die westliche Pddagogik hat mit ihren Curricula, die etwa rassistische Texte unkri-
tisch lesen liefd und ihren Praxen, die Schiiler*innen of Color anders begegnet als den biirger-
lichen, weiflen Schiiler_innen, dazu beigetragen, dass sich ein koloniales Wissen affirmativ

verbreitete und damit ein imperiales Denken verfestigte.“ (Castro Varela 2022: 40)

Fiir die Institution Schule bzw. die Massenschulbildung kann vor einem histo-
rischen Hintergrund festgehalten werden, dass sie schon immer ,.ein wichtiger
Mechanismus fiir die Schaffung symbolischer Verbindungen zwischen Indi-
viduen und dem Nationalstaat® (Castro Varela 2022: 36) war. Schule soll nicht
zuletzt die Aufgabe erfiillen, Folgegenerationen an Staatsbiirger*innen (heraus-)
zu bilden. In Schulen soll staatlich legitimiertes und fiir bedeutsam erachte-
tes Wissen an die jiingeren Generationen weitergegeben werden. Parallel zur
Vorstellung eines Nationalstaates als homogenes Gebilde werden aufgrund der
engen Verbindung von Nation und Schulbildung gleichsam die Schulklassen
als homogene imaginiert. Auch fiir die Gegenwart lasst sich feststellen, dass die
Erzeugung von Homogenitit der Logik des schulischen Systems inharent ist (vgl.
Leiprecht/Lutz 2015: 283). Relevant ist diesbeziiglich, dass jegliche Vorstellungen
von Homogenitit nicht ohne Abgrenzungen auskommen: Wo es ein Innen gibt,
muss es folglich ebenso ein Aufen geben.

»Die Massenschulbildung nimmt im Prozess der Schaffung dieser Imagination homogener
Staatsbiirger_innen eine wichtige, wenn nicht gar eine entscheidende, Rolle ein. In der Schule
wird das spezifische Wissen vermittelt, welches dazu beitrigt, sich als Gemeinschaft zu ima-
ginieren und auch zu empfinden. Dies kann ohne die Herstellung eines klaren Auflen nicht
gelingen. Die Vorstellung einer homogenen Gruppe bedarf der Imagination derer, die diese
Homogenitit potentiell angreifen kénnten. In Europa sind dies zunehmend Schiiler_innen aus

muslimischen Familien und/oder aus gefliichteten Familien.“ (Castro Varela 2022: 37)

30



Die Bildungsinstitution Schule, die sémtliche Kinder und Jugendliche im Laufe
ihres Lebens besuchen, hat enorme Auswirkungen auf die weiteren (Bildungs-)
Biografien der Einzelnen. Erfolgreich absolvierte Schullaufbahnen konnen Wege
erschlieffen und Moglichkeiten eroffnen, die sich zukiinftig sowohl auf 6ko-
nomischer Ebene als auch auf das kulturelle Kapital sowie den Habitus (vgl.
Bourdieu 1997) auswirken. Neben den Potenzialen von Bildung, eine Vielzahl
gesellschaftlich und global relevanter Themen zu behandeln und gleichsam kri-
tisch zu hinterfragen, tragt das System, in dem zu Bildungsprozessen angeregt
werden soll, simultan in groflem Maf3e zur Reproduktion sozialer Ungleichheit
bei (vgl. Gomolla/Radtke 2009). Als sozial selektive Bildungseinrichtung wirkt
Schule auf eben diese Leistungs(miss)erfolge und die damit verkniipften sozialen
(Un)Moglichkeiten ein. Demnach besuchen zwar samtliche Kinder und Jugend-
liche die Schule, allerdings geschieht dies weder unter gleichen Bedingungen
noch unter der gleichen Passung an die jeweils vorherrschenden Konstruktionen
schulischer Normalitat.?

Der - nicht nur - im erziehungswissenschaftlichen Diskurs wiederholte Ver-
weis auf die Ergebnisse der PISA- und IGLU-Studien seit Anfang der 2000er
Jahre, die die Benachteiligung von Schiiler*innen infolge des sozio-6konomischen
Hintergrunds und eines sogenannten Migrationshintergrunds gerade auch fiir
Deutschland indizieren, hat selbst mehr als 20 Jahre spiter an Aktualitét nicht
eingebiifit (vgl. Autorengruppe Bildungsberichterstattung 2022). Jener Anteil von
Schiiler*innen mit und ohne ,Hintergrund* auf den drei unterschiedlichen Schul-
formen (Gymnasium, Real- und Hauptschule) ist seit Jahrzehnten als auffallig
ungleich zu bewerten. Das Gefille im Schulerfolg entlang der Verschrinkungen
von natio-ethno-kultureller Zugehérigkeit, Klasse und Geschlecht ist signifikant
(vgl. Autorengruppe Bildungsberichterstattung 2016; Gomolla 2015) und betrifft
im konkreten Fall bestimmte Schiiler*innen bzw. solche, welche in dominanten
Differenzordnungen deprivilegiert positioniert sind.

Ungeachtet der mittlerweile schon jahrzehntelang andauernden Kritik, die
seitens Politik, Fachwissenschaften und betroffener Communitys geduflert wird,
stand die Schule als Institution lange Zeit nicht im Fokus der Diskurse. Statt-
dessen wurden bzw. werden die Griinde fiir die zu beobachtende Ungleichheit
vermehrt an z.B. sprachlicher und/oder ,kultureller Herkunft® der betroffenen
Schiiler*innen festgemacht und die Verantwortung somit von einer strukturell-
institutionellen auf eine rein individuelle Ebene verlagert. Ausgehend davon wird
beispielweise Mehrsprachigkeit, wie es zahlreiche Studien bereits empirisch nach-
weisen konnten, als ein Hindernis und Problem fiir den Schulerfolg konstruiert
(vgl. Dirim 2010). Diese Einschitzung reicht so weit, dass die Sprachfihigkeit der

20 Im Feld der Schule werden Normalitdtsvorstellungen bereits bzw. mindestens durch die
Zuordnung und Differenzierung in ,Regelschulen’ und ,Férderschulen’ - friiher als ,Son-
derschulen’ bezeichnet - sichtbar (vgl. Brau 2015: 23).

31



Schiiler*innen im Deutschen seitens der Lehrkrifte mit einer generellen Leis-
tungs- bzw. Denkfahigkeit gleichgesetzt wird (vgl. Weber 2008). Es zeigt sich, wie
von der monolingualen und monokulturellen Norm innerhalb sozio-6konomisch
stabiler Verhiltnisse abweichende, prekarisierte Schiiler*innen von Lehrer*innen
diskreditiert werden, die dabei die Ursache fiir ihre eigene defizitire Perspektive
auf die Jugendlichen (fremd-)verorten.

Anja Steinbach (2015) zeichnet anschaulich die Forschungsergebnisse seit
den 1980er Jahren dahingehend nach, dass und wie z.B. kulturalisierende
Deutungsmuster seitens der Institution Schule dominieren und folglich die
Bildungsungleichheit beeinflussen. Deutlich wird, dass Lehrkrifte eine stark
defizitorientierte Perspektive auf Schiiler*innen mit sogenanntem Migrations-
hintergrund einnehmen und die als kulturell ,andere‘ markierte Zugehorigkeit
der Schiiler*innen in abwertender Weise betrachtet wird. Ferner greift Steinbach
(2015) auf Forschungsergebnisse zuriick, aus denen hervorgeht, dass Lehrer*innen
teilweise auch davon ausgehen, die Intelligenz der Schiiler*innen ,mit Migrati-
onshintergrund‘ sei und werde generational sowie zum Nachteil der migrations-
anderen Schiiler*innen ,vererbt’. Dies ist vor dem Hintergrund des Umstandes
zu sehen, dass die Erwartungen von Lehrer*innen an das (Nicht-)Kénnen der
Schiiler*innen einen bedeutsamen Einfluss sowohl auf die Bewertungen seitens
der Lehrkrifte (vgl. Bonefeld/Dickhéuser 2018) als auch die tatsachlich erbrach-
ten Leistungen der Schiiler*innen mit sich bringen. So zeigt u.a. die Studie von
Georg Lorenz et al. (2016) auf, dass die Erwartungshaltung von Lehrer*innen
im Hinblick auf die Leistungsfahigkeit von Schiiler*innen sowie die tatsdchliche
Leistungsbewertung abhéngig ist von den unterschiedlichen Positionierungen
entlang der Differenzdimensionen Geschlecht, natio-ethno-kulturelle Herkunft
und Klasse. Dessen ungeachtet wurden innerhalb der bundesdeutschen For-
schung die Verantwortung und Rolle der Lehrkraft lange Zeit vernachldssigt.
Indes wurde der Blick einseitig auf die ,anderen Schiiler*innen gerichtet, wenn
es darum ging, Erklarungsansitze fiir die schulischen Misserfolge ausfindig zu
machen (vgl. Steinbach 2015).

In Anbetracht politischer Diskurse sowie vorhandener Forschungsbefunde
und Erkenntnisse zu ,anderen‘ und fremd-gemachten Schiiler*innen fallt aller-
dings auf, dass diese Differenzierungspraktiken und folglich ebenfalls die Erfah-
rungen der Jugendlichen in vielen Fillen nicht aufgehen in einer Kategorisierung
in mit und ohne Migrationshintergrund. So stehen etwa viele Forschungen und
Debatten beziiglich der Benachteiligung ,Anderer im Kontext von Migration und
richten ihren Blick vermehrt auf die Nachkommen der Arbeitsmigrant*innen
bzw. auf Postmigrant*innen (vgl. Yildiz 2022), die um die 1960er Jahre und spéater
gezielt von Deutschland angeworben und folglich in die Bundesrepublik mig-
riert sind. Fiir die Jahre nach dem Beginn der Migration von Menschen, die als
,Gdste’ (an)gerufen wurden, lasst sich konstatieren, ,,dass das Bildungssystem die

32



	1.	Einleitung
	1.1	Ausgangslage der Forschung – einleitende theoretische Verortungen
	1.2	Ein (notwendiger) Versuch der Verortung in der Gegenwart
	1.3	Distanzierung und Abwehr – eine (begriffliche) Annäherung
	1.4	Zum Aufbau der Arbeit

	2.	Schule unter Bedingungen von Rassismen und Antisemitismus
	2.1	Antimuslimischer Rassismus – zu kulturell-religiösen Essentialisierungen
	2.2	Antiziganismus – zur Bedeutung rassistischer Zigeunerbilder
	2.3	Anti-Schwarzer Rassismus – zu kolonialrassistischen Kontinuitäten
	2.4	Antisemitismus – zu den Auswirkungen ideologischer Juden(feind)bilder
	2.5	Über die (Nicht-)Besprechbarkeit von Rassismen und Antisemitismus (in der Schule)

	3.	Einblicke in den Forschungsstand
	3.1	Rassismus(de)thematisierungen im dominanzgesellschaftlichen deutschen Diskurs
	3.2	Die Unsichtbarkeiten von weißer privilegierter Positionierung
	3.3	Why is this white man so angry? – theoretische und empirische Erkenntnisse zu Distanzierung und Abwehr aus den USA und Großbritannien
	3.4	Irritation, Scham, Empörung – theoretische und empirische Erkenntnisse zu Distanzierung und Abwehr aus dem deutschsprachigen Raum

	4.	Forschungsrahmen
	4.1	Entstehung des Forschungsinteresses
	4.2	Erhebungssetting
	4.2.1	Lehrer*innen-Bildung
	4.2.2	Rassismuskritische Lehrveranstaltungen
	4.2.3	Hochschule

	4.3	Datenerhebung und -aufbereitung
	4.3.1	Datenerhebung
	4.3.2	Datenaufbereitung

	4.4	Auswertung(sprozess)
	4.5	Reflexion des Forschungsprozesses

	5.	Empirie: Diskursive Praktiken der Distanzierung
	5.1	Kulturalisierung
	5.1.1	„weil dann natürlich Normen und Regeln kommen, gegen die ich als Lehrer ja arbeiten muss.“ – Stigmatisierung rassifizierter ‚Anderer‘ über die Problematisierung ihrer kulturell-religiösen Zugehörigkeit
	5.1.2	„Das hat mit Frauenrechten nichts mehr zu tun“ – Stigmatisierung rassifizierter ‚Anderer‘ über die Problematisierung ihrer kulturell-religiös gewaltvollen Geschlechterverhältnisse
	5.1.3	Theoretische Rahmung
	5.1.4	Schlussbetrachtung

	5.2	Externalisierung
	5.2.1	„dass es also in meiner Welt gar nicht so ist (!), aber es gibt bestimmt Leute, für die ist es so“ – Verlagerung von Rassismus auf andere Personengruppen
	5.2.2	„was tatsächlich eine ganze Generation schon vergessen hatte“ – Verlagerung von Rassismus in die Vergangenheit
	5.2.3	„besonders krass ist es zum Beispiel in Amerika“ – Verlagerung von Rassismus in andere Räume und an entfernte Orte
	5.2.4	Theoretische Rahmung
	5.2.5	Schlussbetrachtung

	5.3	Relativierung
	5.3.1	„an und für sich war die Intention, glaube ich, jetzt nicht schlecht oder böse oder so“ – Non-Intentionalität als legitime Form des Sprechens/Handelns
	5.3.2	Theoretische Rahmung I
	5.3.3	„das sehe ich halt auch im Menschenbild drinne“ – (sozial-)anthropologische Essentialisierung
	5.3.4	„ich find’ ja prinzipiell des ist ein bisschen wenig Information“ – Verweis auf mangelnde (Hintergrund-)Informationen in migrationspädagogischer Literatur
	5.3.5	„Also wenn da jetzt Stefan stehen würde, dann wäre das Problem das gleiche“ – Nivellierung von Differenz(ordnungen) mittels Gleichsetzung von Unterschieden
	5.3.6	„mein Gott wir sind alle Menschen“ – Harmonisierung von Differenz
	5.3.7	Theoretische Rahmung II
	5.3.8	Schlussbetrachtung

	5.4	Umkehrung
	5.4.1	„bisschen schwierig, nichts rassistisches zu sagen. Es wird ja gezielt damit gespielt“ – Verkehrung der Verantwortung für Rassismuserfahrungen
	5.4.2	„ich find es auch ’n bisschen rassistisch, einfach gegenüber weißen“ – Verkehrung rassistischer Ordnungen und gesellschaftlicher Machtverhältnisse
	5.4.3	„also wo kommen wir da eigentlich immer hin? […] wenn man dann über die Probleme nicht mehr reden kann“ – Antizipierte Gefährdung des eigenen dominanzgesellschaftlichen Sprechens
	5.4.4	Theoretische Rahmung
	5.4.5	Schlussbetrachtung

	5.5	Zurückweisung
	5.5.1	„also ich find da auch, dass unsere Gesellschaft da auch manchmal übertreibt“ – Rekurs auf Übertreibung und Überempfindlichkeit als Form der Delegitimation von Kritik
	5.5.2	„aber dies jetzt rein als Privilegien für weißsein zu formulieren …?!“ – Infragestellung gesellschaftlicher Privilegierung weiß positionierter Personen
	5.5.3	„die Autorin die stellt das – also die interpretiert irgendwo was viel zu viel rein und stellt irgendwas als rassistisch dar, wo sich jetzt niemand wirklich Gedanken machen würde“ – Anzweiflung von Wissenschaftlichkeit rassismuskritischer Perspektiv
	5.5.4	Theoretische Rahmung
	5.5.5	Schlussbetrachtung

	5.6	Analytischer Nachtrag – von Zukunftsvisionen und ambivalenten Antizipationen

	6.	Zentrale Erkenntnisse der empirischen Untersuchung
	7.	Abschließende Betrachtung und Ausblick
	7.1	Mesoebene – Institution/Institutionelle Ordnungen
	7.2	Mikroebene – rassismuskritische Lehr-Lern-Räume
	7.3	Ein Ende finden – in Bewegung bleiben

	Literatur
	Anhang

