


€ 58,00  [ D ]

www.juventa.de

,!7ID7H9-jjadgj!

Das Forschungsziel dieser Untersuchung im Bereich der 
Lehrer*innenbildung ist die Rekonstruktion diskursiver 
Praktiken der Distanzierung seitens der Lehramts-
studierenden in rassismuskritischen Seminaren an der Uni-
versität. Im Rahmen der analysierten Seminardiskussionen 
rücken solche Äußerungen und Argumentationsstränge in 
den Fokus, die eine Auseinandersetzung mit Rassismus als 
explizitem, inhaltlichem Gegenstand (zunächst) behindern. 
In diesem Zusammenhang werden Distanzierungs-
praktiken als denkbare Reaktionen auf und eine mög-
liche Form des Umgangs mit dem Erleben von Irritation 
– bedingt durch die Infragestellung von Normalität und 
dominanten Wissensordnungen – verstanden.

ISBN 978-3-7799-9036-9

K
as

at
sc

he
nk

o
D

is
ta

nz
ie

ru
ng

 a
ls

 P
ri

vi
le

g

Distanzierung als Privileg
Eine empirische Untersuchung zu 
diskursiven Praktiken angehender 
Lehrer*innen in rassismuskritischen 
Hochschulseminaren

Tatjana Kasatschenko



Tatjana Kasatschenko
Distanzierung als Privileg





Tatjana Kasatschenko

Distanzierung als Privileg
Eine empirische Untersuchung zu  
diskursiven Praktiken angehender  
Lehrer*innen in rassismuskritischen  
Hochschulseminaren



Die Autorin

Dr. Tatjana Kasatschenko ist wissenschaftliche Mitarbeiterin an der Technischen Universität 
Darmstadt/Institut für Allgemeine Pädagogik und Berufspädagogik. Ihre Forschungsschwer-
punkte liegen im Bereich rassismuskritischer Bildung und der Intersektionalität von Differenz- 
und Ungleichheitsverhältnissen.

Angenommene Dissertation an der Fakultät für Human- und Sozialwissenschaften der Bergi-
schen Universität Wuppertal, Disputation am 26.11.2024.

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung ist 
ohne Zustimmung des Verlags unzulässig. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Über-
setzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronische Sys-
teme. Die Beltz Verlagsgruppe behält sich die Nutzung ihrer Inhalte für Text und Data Mining 
im Sinne von § 44b UrhG ausdrücklich vor.

Trotz sorgfältiger inhaltlicher Kontrolle übernehmen wir keine Haftung für die Inhalte externer 
Links. Für den Inhalt der verlinkten Seiten sind ausschließlich deren Betreiber verantwortlich.

Dieses Buch ist erhältlich als:
ISBN 978-3-7799-9036-9 Print
ISBN 978-3-7799-9037-6 E-Book (PDF)

1. Auflage 2026 

© 2026 Beltz Juventa
Beltz Verlagsgruppe GmbH & Co. KG
Werderstraße 10, 69469 Weinheim
service@beltz.de
Alle Rechte vorbehalten

Satz: Helmut Rohde, Euskirchen
Druck und Bindung: Beltz Grafische Betriebe, Bad Langensalza
Beltz Grafische Betriebe ist ein Unternehmen mit finanziellem Klimabeitrag  
(ID 15985-2104-1001)
Printed in Germany

Weitere Informationen zu unseren Autor:innen und Titeln finden Sie unter: www.beltz.de

mailto:service%40beltz.de?subject=
https://www.beltz.de


5

Inhalt

1.	 Einleitung	 9
1.1	 Ausgangslage der Forschung – einleitende theoretische Verortungen	 10
1.2	 Ein (notwendiger) Versuch der Verortung in der Gegenwart	 16
1.3	 Distanzierung und Abwehr – eine (begriffliche) Annäherung	 20
1.4	 Zum Aufbau der Arbeit	 24

2.	 Schule unter Bedingungen von Rassismen und Antisemitismus	 29
2.1	 Antimuslimischer Rassismus – zu kulturell-religiösen 

Essentialisierungen	 36
2.2	 Antiziganismus – zur Bedeutung rassistischer Zigeunerbilder	 44
2.3	 Anti-Schwarzer Rassismus – zu kolonialrassistischen Kontinuitäten	 53
2.4	 Antisemitismus – zu den Auswirkungen ideologischer 

Juden(feind)bilder	 59
2.5	 Über die (Nicht-)Besprechbarkeit von Rassismen und 

Antisemitismus (in der Schule)	 66

3.	 Einblicke in den Forschungsstand	 71
3.1	 Rassismus(de)thematisierungen im 

dominanzgesellschaftlichen deutschen Diskurs	 73
3.2	 Die Unsichtbarkeiten von weißer privilegierter Positionierung	 78
3.3	 Why is this white man so angry? – theoretische und empirische 

Erkenntnisse zu Distanzierung und Abwehr aus den USA und 
Großbritannien	 82

3.4	 Irritation, Scham, Empörung – theoretische und empirische 
Erkenntnisse zu Distanzierung und Abwehr aus dem 
deutschsprachigen Raum	 86

4.	 Forschungsrahmen	 97
4.1	 Entstehung des Forschungsinteresses	 99
4.2	 Erhebungssetting	 103

4.2.1	 Lehrer*innen-Bildung� 104
4.2.2	 Rassismuskritische Lehrveranstaltungen� 108
4.2.3	 Hochschule� 111

4.3	 Datenerhebung und -aufbereitung	 117
4.3.1	 Datenerhebung� 117
4.3.2	 Datenaufbereitung� 120



6

4.4	 Auswertung(sprozess)	 121
4.5	 Reflexion des Forschungsprozesses	 125

5.	 Empirie: Diskursive Praktiken der Distanzierung	 133
5.1	 Kulturalisierung	 137

5.1.1	 „weil dann natürlich Normen und Regeln kommen, gegen die 
ich als Lehrer ja arbeiten muss.“ – Stigmatisierung rassifi-
zierter ‚Anderer‘ über die Problematisierung ihrer kulturell-
religiösen Zugehörigkeit� 138

5.1.2	 „Das hat mit Frauenrechten nichts mehr zu tun“ – Stigmati-
sierung rassifizierter ‚Anderer‘ über die Problematisierung 
ihrer kulturell-religiös gewaltvollen Geschlechterverhältnisse� 142

5.1.3	 Theoretische Rahmung� 147
5.1.4	 Schlussbetrachtung� 156

5.2	 Externalisierung	 158
5.2.1	 „dass es also in meiner Welt gar nicht so ist (!), aber es 

gibt bestimmt Leute, für die ist es so“ – Verlagerung von 
Rassismus auf andere Personengruppen� 158

5.2.2	 „was tatsächlich eine ganze Generation schon vergessen 
hatte“ – Verlagerung von Rassismus in die Vergangenheit� 164

5.2.3	 „besonders krass ist es zum Beispiel in Amerika“ – Verla-
gerung von Rassismus in andere Räume und an entfernte Orte� 168

5.2.4	 Theoretische Rahmung� 171
5.2.5	 Schlussbetrachtung� 175

5.3	 Relativierung	 177
5.3.1	 „an und für sich war die Intention, glaube ich, jetzt nicht 

schlecht oder böse oder so“ – Non-Intentionalität als legitime 
Form des Sprechens/Handelns� 178

5.3.2	 Theoretische Rahmung I� 187
5.3.3	 „das sehe ich halt auch im Menschenbild drinne“ – (sozial-)

anthropologische Essentialisierung� 190
5.3.4	 „ich find’ ja prinzipiell des ist ein bisschen wenig Infor-

mation“ – Verweis auf mangelnde (Hintergrund-)Informa-
tionen in migrationspädagogischer Literatur� 194

5.3.5	 „Also wenn da jetzt Stefan stehen würde, dann 
wäre das Problem das gleiche“ – Nivellierung von 
Differenz(ordnungen) mittels Gleichsetzung von Unterschieden� 198

5.3.6	 „mein Gott wir sind alle Menschen“ – Harmoni-
sierung von Differenz� 202

5.3.7	 Theoretische Rahmung II� 205
5.3.8	 Schlussbetrachtung� 210



7

5.4	 Umkehrung	 212
5.4.1	 „bisschen schwierig, nichts rassistisches zu sagen. Es wird ja 

gezielt damit gespielt“ – Verkehrung der Verantwortung für 
Rassismuserfahrungen� 212

5.4.2	 „ich find es auch ’n bisschen rassistisch, einfach gegenüber 
weißen“ – Verkehrung rassistischer Ordnungen und gesell-
schaftlicher Machtverhältnisse� 215

5.4.3	 „also wo kommen wir da eigentlich immer hin? […] wenn 
man dann über die Probleme nicht mehr reden kann“ – 
Antizipierte Gefährdung des eigenen dominanzgesellschaft-
lichen Sprechens� 221

5.4.4	 Theoretische Rahmung� 224
5.4.5	 Schlussbetrachtung� 234

5.5	 Zurückweisung	 236
5.5.1	 „also ich find da auch, dass unsere Gesellschaft da auch 

manchmal übertreibt“ – Rekurs auf Übertreibung und 
Überempfindlichkeit als Form der Delegitimation von Kritik� 237

5.5.2	 „aber dies jetzt rein als Privilegien für weißsein zu formu-
lieren …?!“ – Infragestellung gesellschaftlicher Privilegierung 
weiß positionierter Personen� 241

5.5.3	 „die Autorin die stellt das – also die interpretiert irgendwo 
was viel zu viel rein und stellt irgendwas als rassistisch dar, 
wo sich jetzt niemand wirklich Gedanken machen würde“ – 
Anzweiflung von Wissenschaftlichkeit rassismuskritischer 
Perspektiven und Erkenntnisse� 242

5.5.4	 Theoretische Rahmung� 249
5.5.5	 Schlussbetrachtung� 259

5.6	 Analytischer Nachtrag – von Zukunftsvisionen und 
ambivalenten Antizipationen	 263

6.	 Zentrale Erkenntnisse der empirischen Untersuchung	 269

7.	 Abschließende Betrachtung und Ausblick	 285
7.1	 Mesoebene – Institution/Institutionelle Ordnungen	 287
7.2	 Mikroebene – rassismuskritische Lehr-Lern-Räume	 292
7.3	 Ein Ende finden – in Bewegung bleiben	 299

Literatur	 303

Anhang	 331





9

1.	 Einleitung

Clemens: Dadurch, dass es [Rassismus. tk] eben moralisch aufgeladen ist, es 
extrem schwer ist, überhaupt auf eine analytische oder sachliche Weise über 

das Thema zu sprechen. Da jeder, selbst wenn es nicht direkt mit ’nem Vorwurf 
verknüpft ist, das Thema eigentlich abweist. (SCHRVS_1801, Absatz 85)

Die vorliegende Abhandlung stellt eine empirische Untersuchung innerhalb der 
Lehrer*innenbildung dar. Ihr primäres Forschungsziel ist die Rekonstruktion 
diskursiver Praktiken der Distanzierung seitens Lehramtsstudierender in ras-
sismuskritischen Seminaren an der Universität. Im Rahmen dieser Forschung 
und der darin analysierten Seminardiskussionen rücken solche Äußerungen 
und Argumentationsstränge in den Fokus, welche eine Auseinandersetzung mit 
Rassismus als einem expliziten inhaltlichen Gegenstand (zunächst) behindern. 
Dies geschieht, indem eine Nicht-Anerkennung rassismuskritischen Wissens in 
Form von Distanzierung oder auch Abwehr artikuliert und sichtbar wird. Zur 
Ergründung dieses Phänomens bzw. der Ausdifferenzierung unterschiedlicher 
Formen diskursiver Distanzierungspraktiken1 wurden erziehungswissenschaftli-
che Lehrveranstaltungen, die darauf abzielen, für eine rassismus- und diskrimi-
nierungskritische Perspektive zu sensibilisieren, zunächst aufgezeichnet (Audio). 
Daraufhin wurden sie zur weiteren Betrachtung transkribiert und auf Grundlage 
der Qualitativen Inhaltsanalyse (vgl. Kuckartz 2016) ausgewertet. 

Obgleich das Augenmerk innerhalb der zu realisierenden empirischen Erhe-
bung nicht auf weiß2 positionierten Studierendenartikulationen lag, sondern 
auf den diskursiven Praktiken sämtlicher anwesender Lehramtsstudierenden, 
zeichneten die Analysen der Sequenzen bzw. des Gesagten, die als Distanzie-
rungsbemühungen herausgearbeitet wurden, ein in diesem Fall eindeutiges Bild: 
Diskursive Praktiken der Distanzierung wurden im vorliegend betrachteten 
Datenmaterial ausschließlich von angehenden Lehrer*innen getätigt, die ich als 
Forschende weiß positioniert lese.

1	 Diskursive Praktiken der Distanzierung, Distanzierungspraktiken und teilweise auch 
lediglich Praktiken sind Synonyme in meiner Terminologie. Vereinzelt spreche ich von 
Argumentation(slinien) o. ä., was sich gleichsam auf die diskursive Praktik der Distanzie-
rung bezieht.

2	 Ich verwende den Begriff weiß ausschließlich als soziale Dimension, als eine privilegierte 
gesellschaftliche Kategorie, und daher möglichst in Verbindung mit dem Begriff der Posi
tionierung (vgl. Sow 2019; Arndt 2009a). Die Schreibweise (klein, kursiv) soll den Kon-
struktionscharakter verdeutlichen. Im Begriff des weißseins wird das Sein bewusst nicht 
kursiv gesetzt, um nochmals zu unterstreichen, dass es nicht um ein Sein im alltäglichen 
Verständnis und Sinne von Identität geht, sondern um eine soziale Positionierung.



10

Über Rassismen zu sprechen, kann sich durchaus herausfordernd gestalten 
und partiell auch mit Unbehagen einhergehen – vor allem für diejenigen Perso-
nen, welche von rassistischer Gewalt und Benachteiligung betroffen sind und für 
die Erfahrungen individueller, struktureller und institutioneller Diskriminierung 
(vgl. Gomolla 2023; Gomolla/Radtke 2009) zum Alltag der eigenen Biografie 
gehören. Doch auch für weiß Positionierte können das Sprechen und die Aus
einandersetzung mit dominanten Ordnungen und der Normalität3 von Rassismus 
alles anderes als harmonisch verlaufen und ein Unbehagen evozieren – wenn-
gleich aus anderen Gründen. Durch die Thematisierung von Rassismus kann 
sich Unbehagen, verstanden als ein „unangenehmes, jemandes Wohlbehagen 
störendes, Verstimmung, Unruhe, Abneigung, Unwillen hervorrufendes Gefühl“ 
(Duden 2024a) aufseiten weiß positionierter Personen in unterschiedlichen Aus-
formungen artikulieren. Dies hängt nicht unwesentlich mit der moralischen 
Aufgeladenheit des Rassismusbegriffs und der Wahrnehmung einer vermeint-
lichen Anschuldigung zusammen – wie es in dem vorangestellten Zitat eines 
Lehramtsstudierenden anklingt. Obgleich es im Zuge dieser Untersuchung um 
diskursive Praktiken der Distanzierung geht, erscheint es mir angemessen, gerade 
auch die Anerkennung des Umstandes, dass Rassismusthematisierungen sich 
äußerst schwierig gestalten und in Abwehrverhalten münden können – so wie 
der Lehramtsstudierende Clemens es erkennt und konstatiert –, nicht unerwähnt 
zu lassen. Denn es gibt zum einen nicht ‚die‘ Gruppe der Lehramtsstudierenden 
als homogene Einheit, zum anderen nicht nur solche, die einer rassismuskriti-
schen Perspektive an der Universität diskursiv mit Abwehr- und Distanzierung 
begegnen.

1.1	 Ausgangslage der Forschung – einleitende theoretische 
Verortungen

Theoretisch bezieht sich diese Abhandlung auf die Konzeption der Migrations-
pädagogik (vgl. Mecheril et al. 2010; Mecheril 2004), der eine migrationsgesell-
schaftliche (vgl. Shure 2021: 18 ff.) und rassismuskritische Sichtweise immanent 
ist (vgl. Stender 2023; Messerschmidt 2020a: 53 ff.; Dirim et al. 2016: 86; Mecheril/
Melter 2010). Dabei zeigt der Begriff Migrationsgesellschaft die Normalität von 
Migrationsbewegungen an und richtet folglich den Blick nicht auf Migrations-

3	 Die Normalität des Rassismus verweist, in Anlehnung an Paul Mecheril (2007), darauf, 
dass das, was als normal gilt, auch durch Rassismus (aber ebenso Heteronormativität) her-
gestellt wird und sich dabei gleichzeitig auf die bereits bestehenden Wissensbestände von 
Normalität bezieht. Zudem ist Rassismus ‚normal‘ im Sinne von alltäglich und dabei stets 
auf unterschiedlichen Ebenen wirksam (vgl. ebd.: 4).



11

andere4 (vgl. Mecheril 2010: 17) innerhalb der Gesellschaft, sondern er beschreibt 
die Gesellschaft als Ganzes bzw. im Allgemeinen. Migrationsprozesse fungie-
ren damit nicht als separat zu thematisierende Bewegungen, sondern Migration 
erweist sich als „ein Phänomen, das die Gesellschaft insgesamt umstrukturiert 
und damit gesamtgesellschaftlich zu behandeln ist“ (Foroutan/İkiz 2016: 138). 
In der Bezeichnung Migrationsgesellschaft als Gesellschaft werden Migrations-
bewegungen demnach nicht als Veränderungs- und Wanderungsprozesse im 
Sinne einer Addition zu etwas bereits Vorhandenem gefasst, wie es etwa der Ein-
wanderungsbegriff suggeriert, der die Zu- bzw. Einwanderung von bestimmten 
Personen in die bereits konstituierte Gesellschaft der ‚Einheimischen‘ beschreibt.

„Der Ausdruck Migrationsgesellschaft impliziert also eine allgemeine [Hervorhebung durch tk] 
Perspektive, mit der die gegenwärtige und historische Vielfalt des Wanderungsgeschehens und 
die wechselseitig konstitutive Dynamik von Grenzformationen und Zugehörigkeitsordnungen 
in den Blick kommen.“ (Mecheril 2016a: 15)

In der Konsequenz davon ist die Migrationspädagogik keine, die sich an eine 
bestimmte Zielgruppe richtet – wie es etwa in ausländerpädagogischen Ansätzen 
der Fall war. Vielmehr ist es eine Pädagogik, die auf die Bildungsprozesse aller 
Gesellschaftsmitglieder unter der Berücksichtigung komplexer sozialer Bedin-
gungen und Veränderungsprozesse – und damit eben auch Migrationsphäno-
mene – ausgerichtet ist. Unter einer migrationsgesellschaftlichen Perspektive 
gelangen dominante Ordnungen in den Blick, die über natio-ethno-kulturelle 
Zugehörigkeitsverhältnisse (vgl. Mecheril 2010: 14) bestimmt sind. Dabei kon
stituieren sich diese Verhältnisse durch Vorstellungen von Normalität, die auf ras-
sifizierenden Konstruktionen von ‚Eigenen‘ und ‚Fremden‘5 gründen sowie durch 
Hierarchisierung, also soziale Privilegierung und Deprivilegierung gekennzeich-
net sind. Der diskursiven Hervorbringung und Reproduktion rassifizierender 
Ordnungen wird hierbei ein bedeutsamer Stellenwert beigemessen, da machtvolle 
Wissensordnungen gesellschaftliche Wirklichkeit strukturieren und über Dis-
kurse erst hervorgebracht werden.

4	 Die Bezeichnung Migrationsandere impliziert die Kritik an generalisierenden Festschrei-
bungen durch Benennungen bzw. Markierungen. Der Terminus dient als eine „Konkreti-
sierung politischer und kultureller Differenz- und Dominanzverhältnisse“ und verweist 
auf „Charakteristika der Prozesse und Strukturen […], die ‚Andere‘ herstellen.“ (Mecheril 
2010: 17)

5	 Ich verwende einfache Anführungszeichen als Anzeige eines distanzierenden Sprechens 
(und) bei Konstruktionen (z. B. ‚die Anderen‘, ‚Rassen‘) sowie stark umgangssprachlichen 
Formulierungen (z. B. ‚in den Schoss fallen‘). Steht der Verweis auf den Konstruktions-
charakter (z. B. sogenannte Ausländer, konstruierte Gruppe, zu Anderen gemachte) der 
Benennung bereits voran, wird entsprechend auf die Verwendung der einfachen Anfüh-
rungszeichen verzichtet.



12

Einer migrationsgesellschaftlichen Perspektive ist nach meinem Verständnis 
ein rassismuskritischer Zugang immanent.6 Rassismuskritik versteht sich dabei 
als Haltung und ein „politisches Projekt“ (Stender 2023: 188), das sich sowohl 
in den hier bisher getätigten Ausführungen als auch in der Betrachtungsweise 
des Datenmaterials und der inhaltlichen Herangehensweise dieser Abhandlung 
noch sichtbar (werden) wird.

Im Rahmen dieser Arbeit, die von einem rassismuskritischen Standpunkt aus 
verfasst ist, wird Rassismus verstanden als eine Ideologie, die gesellschaftliche 
Macht- und Ungleichheitsverhältnisse bedingt, strukturiert und damit einher-
gehend unterschiedliche soziale Positionierungen konstituiert, die wiederum 
von Privilegierung wie auch Deprivilegierung gekennzeichnet sind. Rassistische 
Ordnungen dienen der Legitimation und Reproduktion historisch bedingter wie 
auch aktuell bestehender ungleicher Machtverhältnisse (vgl. Mecheril/Scherschel 
2011; Rommelspacher 2011; Hall 2000; Miles 1991), womit Rassismus als ein 
„Strukturprinzip gesellschaftlicher Wirklichkeit“ (Scharathow/Melter/Leiprecht/
Mecheril 2011: 10) verstanden wird. 

Nun handelt es sich aber nicht bei jeder Form von Ungleichwertigkeitskon-
struktionen zwingend um eine Form von Rassismus im hier zugrunde gelegten 
Sinne. An dieser Stelle bilden die (vermeintliche oder reale) Herkunft, kulturelle 
Zugehörigkeit und Hautfarbe den primären Bezugspunkt und Differenz(ierungs)
kontext. Die Konstruktion einer ‚Eigen‘- und ‚Fremd‘-gruppe, eines ‚Wir‘ und ‚die 
Anderen‘; eine Differenzierung zwischen denjenigen, welche selbstverständlich 
dazugehören, und denen, die als ‚Ausländer‘, ‚Migranten‘ oder mit sogenanntem 
Migrationshintergrund7 markiert werden, vollzieht sich hierbei in binärer, pola-
risierender, homogenisierender und hierarchisierender Logik (vgl. Rommelspa-
cher 2011: 29). Auch Differenzkonstruktionen entlang geschlechtlicher, sexueller, 
ableistischer und klassenbezogener Ordnungen sind gesellschaftlich machtvolle 
Unterscheidungspraktiken. Mit Blick auf den inhaltlichen Schwerpunkt dieser 
Ausarbeitung werden Differenzordnungen vor allem in ungleichen natio-ethno-

6	 Ich spreche im Rahmen dieser Arbeit selten von einer migrationsgesellschaftlichen, son-
dern vorwiegend von einer rassismuskritischen Perspektive und von rassistischen Ord-
nungen sowie Wissensbeständen. Einem migrationsgesellschaftlichen Zugang ist eine 
rassismuskritische Perspektive inhärent. Dieser Terminus soll lediglich mit Blick auf dis-
kursive Praktiken der Distanzierung (als z. B. Relativierungen und partiell auch Rassis-
mus reproduzierende Äußerungen), die im Zuge der konkreten Auseinandersetzung mit 
Rassismen seitens der Lehramtsstudierenden auftreten, eine Präferenz in der Benennung 
markieren.

7	 Dabei ist es hinsichtlich der Fremdmarkierung irrelevant, ob die Betroffenen eine eigene 
Migrationsgeschichte aufweisen oder es sich beispielsweise um ‚deutsche‘ Schwarz positi-
onierte Personen handelt, die keine Migrationserfahrung haben, allerdings aufgrund von 
Hautfarbe – und damit einer Nicht-Passung zur Norm – als Migrant*innen betrachtet wer-
den. 



13

kulturell-religiösen8 Zugehörigkeitsverhältnissen betrachtet.9 Die Funktionalität 
rassifizierender (Fremd-)Markierungen und die damit (überhaupt erst) einher-
gehende Hervorbringung der ‚Anderen‘ als ‚Fremde‘ und die Abweichung von 
der natio-ethno-kulturellen Norm manifestieren sich darin, die zu Gruppen 
gemachten Gruppen „vom Zugang zu materiellen und symbolischen Ressourcen 
aus[zu]schließen und dadurch der ausschließenden Gruppe einen privilegierten 
Zugang zu sichern“ (Rommelspacher 2011: 25). Rassismus wird aus der theoreti-
schen Perspektive dieser Arbeit heraus nicht als ein individuelles Fehlverhalten 
oder eine ‚moralisch falsche Einstellung‘ aufgefasst, sondern als ein ideologisches 
sowie strukturelles System und dominante Wissensordnung betrachtet. Damit 
dient Rassismus als ein Begriff zur Analyse von rassifizierenden Ungleichwer-
tigkeitskonstruktionen, d. h. als ein Analysebegriff zur Durchdringung einer 
„Denkweise und Praxis, die systematisch Zugehörigkeitsordnungen strukturiert“ 
(Messerschmidt 2020a: 55). Ungeachtet der Tatsache, dass im Nachstehenden 
vorwiegend von Rassismus gesprochen wird, geht es doch um mehrere (unter-
schiedliche) Rassismen, die im Kontext der vorliegenden Arbeit relevant werden.

Neben den sozialen Herstellungsprozessen und gesellschaftlichen Funktions-
weisen der Konstruktion ‚Anderer‘ richtet sich die eingenommene Blickrichtung 
verstärkt auf eben jene eigene Involviertheit in rassistische Ordnungen (vgl. Mes-
serschmidt 2016a), welche weder durch Bildung noch Wissen abgestreift werden 
kann. Dies wäre ein Trugschluss, der eine selbstbezügliche Kritik unterlaufen 
würde. Ein rassismuskritischer Ansatz „bewegt sich auf einer Spur radikal imma-
nenter Kritik, d. h. einer Kritik nach innen, die immer auch sich selbst meint“ 
(Messerschmidt 2020a: 54). Eine selbstbezügliche und nicht (nur) nach außen 
gerichtete Kritik, „die ihre eigene Radikalität immer wieder verfehlt und deren 
Immanenz gerade darin zum Ausdruck kommt, dieses Verfehlen offenzulegen“ 
(Messerschmidt 2016c: 176), bedeutet auch die Verwerfung eines pädagogischen 
Selbstbildes, das eine „selbstsichere Position aufklärender Bildungsarbeit“ (ebd.: 
173) für sich beansprucht und suggeriert, widerspruchsfrei auf „der Seite der 
Kritik zu stehen“ (ebd.: 176).

Perspektiven kritischer weißseins-Forschung sensibilisieren zudem verstärkt 
für die unsichtbare, unbenannte Norm  – den unmarked marker (vgl. Dyer 
1997) –, die die privilegierte soziale Positionierung des weißseins als Produkt 
rassistischer Ordnungen begreift und in den Mittelpunkt rückt (vgl. Tißberger 
2017: 40; Eggers et al. 2009; Dietrich 2007; Wachendorfer 2006).

8	 Der Bezeichnung der natio-ethno-kulturellen Zugehörigkeit, die Paul Mecheril (2010) 
prägt, wird um den Begriff der Religiosität ergänzt, was nicht zuletzt damit zu erklären ist, 
dass dieser in dem Distanzierungsmuster der Kulturalisierung (Abschnitt 5.1) bedeutsam 
wird.

9	 Intersektionalität (vgl. Dietze 2008; Crenshaw 1998) kann in dieser Arbeit keinen Aus-
gangspunkt, sondern lediglich einen Versuch darstellen, Differenzordnungen in ihrer ge-
genseitigen Verwobenheit mitzudenken.



14

Die hier vorliegende Arbeit folgt Traditionslinien (kritisch) dekonstruktiver 
Ansätze, die rassifizierende Differenzierungspraktiken diskurstheoretisch, d. h. 
gleichsam machttheoretisch, in den Blick nehmen (vgl. Foucault 1991/2019). 
Betrachtet wird das Sprechen in universitären (Seminar-)Räumen des Lehr-
amtsstudiums unter der Prämisse, dass Sprache und Gesagtes „nicht Abbild 
einer gegebenen Wirklichkeit, sondern sinn- und damit ordnungsstiftend, d. h. 
welterzeugend [sind]“ (Villa 2010: 272). Sprache ist somit „der Ort, an dem sozi-
ale Wirklichkeit organisiert wird […]. Materielle Umwelt, Objekte, Natur sind 
demnach ebenso diskursiv konstituiert wie es Subjekte sind“ (ebd.). Demnach 
wird Wirklichkeit erst durch die Benennung von Dingen als Dinge sowie von 
Personen als z. B. Schüler*innen, Migrant*innen, Bürger*innen, Frauen* usw. 
als solche hervorgebracht.

„In Diskursen werden implizit Dominanzordnungen, Normen und Ideologien zum Ausdruck 
gebracht, die auf den hegemonialen Kontext und Herrschaftsverhältnisse verweisen. […] Damit 
werden Ein- und Ausschluss produziert und Wahrnehmungen und Handeln gerahmt. Diskurs-
analyse ist somit als Machtanalyse zu verstehen“ (Riegel 2016: 28). 

Zentrales Anliegen (kritisch) dekonstruktiver Ansätze ist es demgemäß, 

„Kategorien und Differenzen ihrer vermeintlichen Natürlichkeit zu entlarven und sie als ganz 
und gar von Machtverhältnissen durchsetztes, soziales und kulturelles Produkt sichtbar zu 
machen. Damit verbunden ist das Hinterfragen des Nicht-Benannten, des ‚Normalen‘ und die 
dahinter stehenden binären Differenzordnungen (bspw. Die ‚heterosexuelle Matrix‘) und die 
damit verbundenen Machtverhältnisse“ (Riegel 2016: 30).

Artikulierte, also diskursiv hervorgebrachte Distanzierungsbemühungen bilden 
Praktiken, da mittels abwehrender „Äußerungen nicht nur etwas gesagt, son-
dern auch etwas getan wird“ (Höttemann 2022: 62). Dabei orientiere ich mich 
an theoretischen Perspektiven, die den Begriff der Praktik(en) diskursiv fassen 
(vgl. Wrana 2012a; Wrana/Langer 2007; Schatzki 1996). So begreift etwa Daniel 
Wrana (2012b) diskursive Praktiken als „Handlungsweisen, in denen sich das 
Sagbare und Sichtbare formt und in denen die Bedeutungen und Gegenstände 
des Wissens ebenso konstituiert werden wie die Subjektpositionen der diskur-
siv Handelnden“ (ebd.: 196). Diskurse und diskursive Praktiken fungieren als 
Macht-Wissens-Gebilde, die zum einen von Subjekten reproduziert werden. Zum 
anderen werden die Einzelnen selbst erst durch diese hervorgebracht (vgl. Rose 
2016). Ausgehend davon kann kein Machtverhältnis existieren, „ohne daß sich 
ein entsprechendes Wissensfeld konstituiert, und kein Wissen, das nicht gleich-
zeitig Machtbeziehungen voraussetzt und konstituiert“ (Foucault 1977/2017: 39).

Die Verwendung der Begrifflichkeiten rassismuskritisch, diskriminierungs-
kritisch, differenzreflexiv oder aber die Benennung von Ordnungen als rassifi-



15

zierend oder dominant folgt intendiert keiner terminologischen Einengung. So 
lassen sich rassistische Ordnungen als dominante Ordnungen begreifen und der 
Diskriminierungskritik ist Rassismuskritik in meinem Verständnis inhärent, 
wobei letztere vielmehr einen ideologiekritischen Fokus markiert. Gleichsam ist 
Differenzreflexivität, wie es Astrid Messerschmidt (2016c) fasst, rassismus- und 
machtkritisch zu verstehen, d. h. es geht um eine kritisch-reflexive Perspektivie-
rung auf Differenz- und Ungleichheitsverhältnisse. Die Dinge präzise zu benen-
nen, ist nicht nur wichtig, sondern in Anbetracht der historischen und aktuellen 
Prägungen sowie Vereinnahmungen von Bezeichnungen ebenfalls notwendig. 
Folglich ist es nicht willkürlich, dass im Rahmen dieser Arbeit von Differenz und 
nicht von Heterogenität oder Diversität10 sowie von Rassismuskritik und nicht 
von Antirassismus11 die Rede ist. Gleichsam können die Dinge und das, was sie 
zu beschreiben versuchen, nicht nur eines, sondern simultan mehreres anzeigen 
und sind folglich komplexer. Daher sind die Ordnungen, die in dieser Arbeit 
betrachtet werden, als normalisierte, dominante, konstruierte und ideologische 
zu verstehen – was sich im Begriff rassistischer Ordnung wiederfindet. So sind 
ebenso die in dieser Abhandlung rekonstruierten diskursiven Praktiken der 
Distanzierung (Kapitel 5) inhaltlich partiell mehreres gleichzeitig und können 
verschiedene Ebenen wie auch Sinnhaftigkeiten in sich vereinen. Nicht zuletzt 
sind gesellschaftliche Verhältnisse und Gegenwartsdiagnosen schließlich kom-
plexe und von Gleichzeitigkeiten durchzogene Realitäten.

In den hier skizzierten Ansätzen, theoretischen Zugängen und Perspektiven 
der Migrationspädagogik und Rassismuskritik, der kritischen weißseins-For-
schung sowie der Diskursanalyse lassen sich auch die Lehrveranstaltungen ver-
orten, die im Rahmen dieser Arbeit untersucht wurden. Dabei ist mitzudenken, 
dass kritische Befragungen und Dekonstruktionsbemühungen innerhalb der 
Bildungsräume der Hochschule gleichsam involviert sind in die Reproduktion 
dessen, was sie selbst kritisieren. Demnach fordert 

10	 „Inklusion und Diversity ließen sich nahtlos in meine Liste an ‚Dethematisierungsinstru-
menten von Ungleichheit‘ einfügen […]. Eine bestimmte Art, über Diversity und Inklusi-
on zu reden, ist ein sehr nachhaltiges Instrument, eigene Privilegierungen des Weißseins, 
Männlich-Seins, Bildungsbürgerlich-Seins nicht zu hinterfragen.“ (Gutiérrez-Rodríguez 
et al. 2016: 166) Dabei geht es um die Kritik an einer Verwertungslogik von Vielfalt, d. h. 
Differenz als Ressource verstanden, die (primär) für Selbstzwecke von Organisationen, 
Institutionen und Firmen ge- bzw. benutzt werden kann  – oftmals geschieht dies ohne 
Diskriminierung mit im Blick zu haben, sondern vielmehr im harmonischen Sinne davon 
zu separieren; nicht zuletzt auch mit der Intension, „das eigene Image ‚aufzupolieren‘“ 
(Massumi 2019: 158).

11	 Für einen Überblick zum Unterschied von Rassismuskritik und Antirassismus siehe u. a. 
Fereidooni (2019: 298 f.) und Detzner (2015).



16

„[i]mmanente Kritik […] die Kritiker_innen selbst heraus, sich damit auseinanderzusetzen, dass 
auch ihre eigenen Theorien und Praxen verstrickt sind in die Dynamiken, die sie kritisieren. In 
diesem Sinne ist das Konzept einer rassismuskritischen Bildung als selbstkritischer Anspruch 
zu verstehen.“ (Messerschmidt 2016a: 63).

In diesem Zusammenhang „konkretisiert sich [Selbstreflexion] in der Frage nach 
den Voraussetzungen des eigenen Sprechens“ (Messerschmidt 2007: 150) und 
ist folgerichtig selbst ein immanenter Bestandteil rassismuskritischer wie auch 
differenzreflexiver Perspektiven und Zugänge.

1.2	 Ein (notwendiger) Versuch der Verortung in der Gegenwart

Die Involviertheit in die gegenwärtigen gesellschaftlichen Verhältnisse zu betrach-
ten, impliziert das Bewusstsein eines (politisch-)historischen Gewordenseins, was 
Geschichte als etwas begreift, das nicht abgeschlossen, sondern (auch) gegenwär-
tig wirksam ist. So bewegt sich diese Ausarbeitung in einer postkolonialen (vgl. 
Castro Varela 2016) und postnationalsozialistischen (vgl. Messerschmidt 2011b) 
Gegenwart, die auf eine jahrzehntelange Arbeitsmigration nicht nur zurück-
blickt, sondern diese auch als die heute vorzufindenden Verhältnisse konstituie-
rend fasst. Dabei soll die fragmentale Aneinanderreihung historisch-politischer 
Kontexte keinesfalls eine wie auch immer geartete Gleichsetzung oder Addition 
suggerieren. Es geht vielmehr darum, zu versuchen, sowohl die Komplexität des 
Gegenwärtigen – und der in ihr auch enthaltenen Gewaltgeschichten – als auch 
die Kontinuitäten scheinbar vergangener Bilder und Narrative, geschichtlicher 
Ereignisse sowie Macht- und Herrschaftsmomente zu (be)greifen. Die Antwort 
auf die Frage, wie Gesellschaft ‚funktioniert‘, bildet auch ein Geflecht aus dis-
kursiv hergestellten Normalitäten, die ihre Wirkung und Kontinuität gerade 
darin finden, dass sie als normal bzw. ‚natürlich‘ gegeben betrachtet werden und 
dadurch (oftmals) unsichtbar sowie unhinterfragt bleiben.

Die gesellschaftlichen Institutionen und einzelnen Akteur*innen sind verwo-
ben in ungleichheitsgenerierende (Macht-)Verhältnisse und Wissensbestände. Es 
gibt vor diesem Hintergrund kein Außen, kein Abseits dominanter Ordnungen, 
sondern die Einzelnen bewegen sich stets innerhalb dieser Ordnungen und wer-
den durch diese mit hervorgebracht. Der Begriff der Involviertheit bezieht sich 
nicht auf eine rein individuelle Ebene, sondern ist strukturell und im Kontext 
sozialer Positionierungen gedacht. Eine Intention dieser Abhandlung lautet daher, 
Transparenz darüber herzustellen, dass in erster Linie über Ideologien, d. h. Welt-
bilder und Überzeugungen und nicht über Identitäten bzw. Identitätskategorien 
geschrieben und gesprochen wird. Offenkundig haben Ideologien konkrete und 
lebensbezügliche Konsequenzen für Subjekte zur Folge.



17

Als Lehrende und Forschende bin ich ebenfalls eingebunden in Strukturen 
ungleicher Machtverhältnisse und bewege mich innerhalb dominanter Ord-
nungen. Ich reproduziere diese auch in jenen Momenten, in welchen ich Wissen 
um Rassismus vermittle und dadurch Veränderungsprozesse in Richtung einer 
Sensibilisierung anzuregen versuche. Gleichsam bin ich eingebunden in kapita-
listische Verwertungslogiken und profitiere beispielsweise von der vorliegenden 
Forschungsarbeit durch den Erwerb eines akademischen Titels und in erster Linie 
im ökonomischen Sinne, da die Auseinandersetzung mit Rassismus schlichtweg 
einen maßgeblichen Bestandteil meiner Lohnarbeit darstellt. Ich empfinde ebenso 
eine Art Zufriedenheit oder gar gewisse Freude, wenn meine gesprochenen oder 
geschriebenen Worte – neben dem auch institutionell festgeschriebenen Bildungs-
auftrag seitens der Universität – auf symbolische Anerkennung stoßen, obgleich 
Gewalt(verhältnisse) den inhaltlichen Gegenstand ausmachen und positive Emo-
tionen daher ambivalent erscheinen. Gleichwohl wäre diese Darstellung einseitig 
und harmonisierend, wenn sowohl eigene Erfahrungen der Fremdmarkierung 
meiner Person12 als ‚Andere‘ als auch die Anstrengungen unerwähnt blieben, die 
die Ausübung der Lehrtätigkeit an der Universität umfasst. Dies gilt gerade auch 
für die rassismuskritische Bildungsarbeit in institutionalisierten Räumen des 
Wissenschaftssystems. So sind diese ebenso partiell widersprüchlichen Aspekte 
simultan im Alltag (meiner Berufspraxis) gegenwärtig präsent bzw. ihm inhärent.

Dabei ist mit Blick auf die Gegenwart eine deutliche Zunahme an rassismus- 
und antisemitismuskritischen Projekten (und den dafür bereitgestellten finan-
ziellen, oftmals öffentlichen Mitteln), präventiven Maßnahmen, (aktivistischen) 
Bewegungen des Ein- und Widerspruchs, der Etablierung von Empowerment-
Räumen sowie ein Unterlaufen struktureller Ungleichheit zu verzeichnen, was 
u. a. in der erfolgreichen Sicht- und Hörbarkeit marginalisierter Positionierungen 
beobachtet werden kann. Der gegenwärtige historisch-politische Kontext, in dem 
viele Menschen sensibler gegenüber rassismusrelevanten (vgl. Weiß 2001: 81) 
Themen geworden sind und werden, ist gleichwohl einer, in dem rechtspopulis-
tische und neonationalistische politische Parteien, wie etwa in der Bundesrepu-
blik die Alternative für Deutschland (AfD), einen knapp 20-prozentigen Anteil 
der Wähler*innenstimmen in mehreren Bundesländern bei der Landtagswahl 
202313 und einen knapp 15-prozentigen Anteil der Stimmen bei der Europa-
wahl 2024 (vgl. Europäisches Parlament 2024) kontiert. Nicht zuletzt ging die 

12	 Zum einen bedingt durch einen nicht normdeutsch klingenden Namen aufgrund eigener 
Migrationserfahrung, zum anderen aufgrund einer universitären/akademischen Nicht-
Passungen vor dem Hintergrund sexistischer und insbesondere klassistischer Zugehörig-
keitsordnungen.

13	 Bei der Landtagswahl 2019 in Sachsen erhielt die AfD 27,5 % der Stimmen, in Hessen 2023 
waren es 18,4 % (vgl. Wahlrecht 02.11.2023/veröffentlicht in Statista 2024). Im Jahr 2023 
stellte die AfD den ersten Landrat und in Raguhn-Jeßnitz (Landkreis Anhalt-Bitterfeld) 
den ersten Bürgermeister.



18

AfD als zweitstärkste Partei bei der Bundestagswahl 2025 mit einem Anteil an 
Wähler*innenstimmen von knapp über 20 % hervor – während der Bundes-
kanzler Friedrich Merz (CDU) hinsichtlich seiner politischen Haltung durchaus 
nicht unumstritten ist.14 Viele andere vergleichbare (rechte) Gruppierungen in 
Europa verzeichnen einen gewachsenen Zuspruch. Diese Arbeit bewegt sich in 
Zeiten eines Anstiegs und der Reaktualisierungen altbekannter und beharrlicher 
antisemitischer Verschwörungsmythen, die sich im Zuge der Covid-19-Pandemie 
nochmals verstärkt haben. Überdies sind seit dem 7. Oktober 2023, dem Tag des 
Angriffs der Hamas auf Israel und dortigen Ausrufens des Kriegszustandes, 
sowohl antisemitische Narrative als auch antimuslimische Ressentiments ver-
stärkt verbreitet. Die Mitte der Gesellschaft schwindet, die Distanzierung zur 
Demokratie wächst, wobei simultan die Distanzierung zu rechtsextremen Einstel-
lungen und Haltungen in der Mitte der Gesellschaft abnimmt (vgl. Zick/Mokros 
2023), was aus den Befunden der Mitte-Studie 2022/23 – vor dem Hintergrund 
dieser Arbeit bezeichnenderweise als „distanzierte Mitte“ (Zick/Küpper/Mokros 
2023) betitelt – hervorgeht.

Während Teile der heutigen Gesellschaft durchaus sensibler und kritischer 
hinsichtlich der Verwendung differenzreflexiver sowie diskriminierungskri-
tischer (Selbst- und Fremd-)Bezeichnungen geworden sind, hat simultan die 
Sagbarkeit rassifizierender Stigmatisierungen zugenommen. So hält Karim 
Fereidooni für das Jahr 2020 fest, dass Deutschland „so rassistisch wie nie und 
gleichzeitig […] Deutschland im Jahr 2020 so rassismuskritisch wie nie [ist]“ 
(Fereidooni 2020: 180). Wo beispielsweise ein geschlechterreflexiver Sprachge-
brauch jahrzehntelang erst erkämpft und dann Stück für Stück mühsam eta
bliert werden musste, wurde das sogenannte ‚Gender-Verbot‘ u. a. an Schulen und 
Hochschulen in mehreren Bundesländern verabschiedet. Während des Verfassens 
dieser Abhandlung gelangten Forderungen seitens Vertreter*innen der eben 
erwähnten Partei AfD zusammen mit Rechtsextremist*innen an die Öffent-
lichkeit, die eine ‚Remigration‘, sprich (Massen-)Ausweisungen, aus Deutsch-
land propagieren.15 Dieser sogenannte ‚Masterplan‘ richtet sich gegen Menschen 
ohne deutsche Staatsbürgerschaft sowie solche, welche rechtlich zwar deutsche 
Bürger*innen sind, allerdings – aus nationalistischer Perspektive – entweder 
nicht ‚integriert genug‘ seien oder sich z. B. für Geflüchteten(bleibe)rechte u. ä. 
engagieren, die als antinationale Themen und Bereiche eingeordnet werden, 
womit sie folglich der imaginierten und angestrebten völkischen Homogenität 
im Wege stehen. Zugleich verschaffen sich Gegenstimmen Gehör, weshalb bisher 
nicht von einem ungebrochenen rassistischen Konsens auszugehen ist. Unzählige 
Menschen begeben sich Anfang des Jahres 2024 auf die Straßen und widerspre-

14	 Und so etwa in öffentlichen Ansprachen linke Politik*innen als ‚Spinner‘ bezeichnet, die 
‚nicht alle Tassen im Schrank‘ hätten (vgl. Tagesschau 2025).

15	 Vgl. Tagesschau (2024): Bericht über Geheimtreffen. AfD-Politiker diskutieren offenbar 
Vertreibungsplan.



19

chen hör- sowie sichtbar genau solchen gesellschaftspolitischen Entwicklungen, 
die statt Gleichheit und Gleichwertigkeit die Ab- und Ausgrenzung anpreisen. 
Nur wenige Monate später wird der umstrittene Begriff der Remigration offiziell 
in das Wahlprogramm der AfD aufgenommen.16

Beobachtbar sind also widersprüchliche Entwicklungen – und zwar gleich im 
doppelten Wortsinne sowohl als Widerspruch einlegend wie auch als ambivalent. 
Einerseits riefen die Black Lives Matter-Protestbewegung in den USA und der 
ihr in weiten Teilen der Welt entgegengebrachte Solidarität, auch aus Deutsch-
land, rassistische gesellschaftliche Zustände ins Bewusstsein vieler Menschen 
und evozierten Interventionen aus zivilgesellschaftlichen Kreisen. Gleichzei-
tig ermöglichte die im Jahr 2020 starke öffentlich wirksame Orientierung an 
der Black Lives Matter-Bewegung die partielle Vernachlässigung des deutschen 
migrationsgesellschaftlichen Kontextes, da institutioneller Rassismus – hier als 
gewaltvoller Rassismus seitens der Polizei – primär auf einem von Deutschland 
weit entfernten Kontinent verortet zu sein schien; obgleich sich in der Bundesre-
publik statistisch zahlreiche antisemitisch und rassistisch motivierte Gewalttaten 
und Anschläge verzeichnen lassen. Exemplarisch sind der rassistische Anschlag 
in Hanau 2020 sowie der antisemitische Anschlag in Halle 2019 zu nennen, 
die radikal ins Bewusstsein riefen, dass im Kontext von Rassismus der Blick in 
Richtung der USA – im Jahr 2025 nun mit Donald Trump als Präsidenten – zu 
kurz reicht. Insbesondere nach dem Anschlag in Hanau, bei dem neun Migra-
tionsandere ums Leben kamen, gingen Menschen hierzulande als Zeichen des 
Protestes auf die Straßen und es wurden finanzielle Mittel für neue Initiativen 
und Projekte bereitgestellt, so u. a. für die Bildungsinitiative Ferhat Unvar, die 
sich für die Bekämpfung von Rassismus einsetzt.

Doch blicken wir weiter (zurück): Im selben Jahr, in dem sich der antisemi-
tisch motivierte Anschlag in Halle ereignete (2019), wurde der Politiker Walter 
Lübcke, der sich öffentlichkeitswirksam für die Aufnahme von Geflüchteten in 
Deutschland aussprach, ermordet. Im Jahr 2019 wurden zwei junge muslimisch 
lesbare Frauen – eine von ihnen schwanger – wegen des Tragens eines Kopftuchs 
angegriffen und schwer verletzt ins Krankenhaus eingeliefert (vgl. Mühe 2020: 
122). 2018 erliegt ein homosexueller Mann in Aue (Sachsen) seinen Verletzungen, 
die ihm durch einen Rechtsextremisten zugefügt wurden. 2017 zündet eine Frau 
ihr Nachbarhaus an, da dort ein geflüchteter Mann aus dem Iran wohnt. 2016 
schießt ein selbsternannter Reichsbürger auf vier Polizisten in Bayern. Ebenfalls 
2016 ereignet sich ein gewaltsamer Übergriff auf einen obdachlosen Mann aus 
Moldawien, ausgeübt durch den Leiter eines Berliner Supermarktes, der zugibt, 

16	 Vgl. Alternative für Deutschland (2025): Programm der Alternative für Deutschland für 
die Wahl zum 21. Deutschen Bundestag, S. 101. www.afd.de/wp-content/uploads/2025/02/
AfD_Bundestagswahlprogramm2025_web.pdf (Abfrage: 28.09.2025).

https://www.afd.de/wp-content/uploads/2025/02/AfD_Bundestagswahlprogramm2025_web.pdf
https://www.afd.de/wp-content/uploads/2025/02/AfD_Bundestagswahlprogramm2025_web.pdf


20

die Tat aus rassistischen Motiven heraus begangen zu haben (vgl. Pross/Yıldız 
2020).

Diese ungemein traurige Aufzählung ließe sich weiter fortführen. Dabei 
möchte ich an dieser Stelle kein Bild des Entsetzens zeichnen, denn im Rahmen 
dieser Arbeit zu diskursiven Praktiken der Distanzierung geht es eben nicht 
um Extreme. Es ist meines Erachtens allerdings wichtig, nicht nur, aber auch 
solche Ereignisse sowie das Ausmaß von Feindlichkeit und die Wirkmächtigkeit 
ideologischer Überzeugungen, rassistischer und ebenso antisemitischer Wis-
sensformen sichtbar zu machen, da diese ebenfalls einen Teil des Gegenwärtigen 
widerspiegeln. Darüber hinaus erlaubt es mir, auf den Begriff des Unbehagens 
zurückzukommen, der zu Beginn Erwähnung fand. Denn in Anbetracht solcher 
Gewalt(geschichten) – aber auch rechtspopulistischer politischer Forderungen – 
sind Unbehagen und auch Angst, insbesondere aufseiten derer, die als ‚Fremde‘ 
und ‚Andere‘ konstruiert werden, durchaus begründet, konkret und alltägliche 
Wirklichkeit. Angst, angesichts der gesellschafts-politischen Entwicklungen bzw. 
der Zunahme an rechten (und nicht nur linken) Wähler*innenstimmen; Angst, 
angesichts der Zunahme an Angriffen auf migrantisch lesbare Bürger*innen (vgl. 
Antidiskriminierungsstelle des Bundes 2025; MiGAZIN 2025). 

Dies ist jedoch keinesfalls das Unbehagen, was im Hinblick auf weiß Positio-
nierte gemeint ist, wenn es das Thema Rassismus betrifft – wenngleich durchaus 
große Sorge über rassistische Zustände und Solidarität mit den Angehörigen der 
Opfer vorhanden sein können. Es kann meines Erachtens allerdings nicht um 
Angst gehen. Im Gegenteil kann der Begriff der Angst im Hinblick auf weiße 
Personen im Kontext von Rassismus eher Verwirrung stiften, zumal dieser Begriff 
suggerieren vermag, dass weiß positionierte Personen einer (realen) Bedrohung 
ausgesetzt seien und – verständlicherweise – mit Abwehr reagiert wird.

1.3	 Distanzierung und Abwehr – eine (begriffliche) Annäherung

Eine affektiv-emotionale Ebene und unter Rückgriff auf diesen Begriff der Angst 
vor dem Hintergrund von Distanzierung und Abwehr seitens weiß Positionierter, 
wenn es um Rassismus bzw. vielmehr Rassismusthematisierungen geht beschreibt 
etwa Tema Okun (2010) im Hinblick auf ‚privilegierten Widerstand‘ wie folgt:

„Manifesting for the most part as defensiveness (the ‚no, I’m not‘ denials of a young white 
woman), privileged resistance is, in one form or another, denial based in fear. Fear is what we 
feel, denial is what we do, and defensiveness is how we do it.“ (Okun 2010: 69)



21

Diese Aussage ist meines Erachtens ambivalent. Einerseits werden denial, privi-
leged resistance und defensiveness durch Okuns (2010) Ausführung sichtbar und 
damit (besser) besprechbar. Andererseits kann der einbezogene Begriff der Angst 
(fear is what we feel) zu einer Selbstviktimisierung weiß Positionierter beitragen 
und Abwehrbemühungen gegenüber Rassismusthematisierungen können folglich 
auf diesem Wege legitimiert werden. Wird dennoch der Versuch unternommen, 
Okuns (2010) Aussage einzuordnen, beschreibt sie in erster Linie eine Emotion 
und einen Affekt mit den gewählten Termini, die auch im Kontext der vorlie-
genden Arbeit nicht unerheblich sind.17 Losgelöst von dem Umstand, dass der 
gesellschaftspolitische Kontext von Okuns (2010) Aussage der US-amerikanische 
und es daher notwendig ist, diesen vom vorliegenden deutschen zu differenzieren 
(vgl. Sinanoğlu/Polat 2023: 13; Bellu/Bellu/Tsianos 2023), ließen sich ihre Worte 
für den deutschsprachigen Raum entsprechend deuten. Meines Erachtens geht 
es hier nicht um Angst, sondern um ein Unbehagen dahingehend, involviert 
in Rassismus zu sein. Es geht genauer auch um das Unbehagen davor, die Deu-
tungshoheit darüber zu verlieren, was und wann etwas als rassismusrelevant 
eingeordnet werden kann oder vielmehr ‚darf ‘. 

Zugrunde liegt dem Ganzen das Unbehagen, das bisher weitestgehend positive 
Selbst- und Weltbild zu hinterfragen. Die Gefahr, dass es den eigenen (‚rassis-
musfreien‘) Vorstellungen von sich selbst nicht standhält, kann durchaus ver-
unsichern. Dieser Umstand kann eine Irritation auslösen, für die ein adäquater 
Umgang erst noch gefunden werden muss. Erschüttert werden kann die geglaubte 
Normalität im Hinblick auf die eigene Person und soziale Positionierung jedoch 
ebenso bezüglich verfestigter Fremdbilder über ‚die Anderen‘ und solche Perso-
nen, die nicht zur Norm gezählt werden. Demnach geht es hier um eine gänzlich 
differente Form der Empfindung und des Unbehagens, als es beispielsweise von 
marginalisierten Personen innerhalb von Gesellschaften erlebt wird, die u. a. 
durch Rassismus strukturiert sind. Es ließe sich im Kontext weiß positionierter 
Personen meiner Meinung nach als ignorantes Unbehagen beschreiben, das dann 
in denial und defensiveness mündet – Ignoranz verstanden als eine aktive Hand-
lung und Praktik. Welcher Begriff an dieser Stelle einen angemessenen Terminus 
darstellt, ist durchaus diskutabel, in diesem Kontext ist Okuns (2010) Aussage 
allerdings dahingehend konstruktiv, als dass sie die Intensität, Heftigkeit und 
Wucht der denial und defensiveness zu verbalisieren versucht, die sich genau dann 
zeigt, wenn weiße Personen mit Rassismusthematisierungen konfrontiert werden.

Zum Phänomen der Distanzierung von Rassismusthematisierungen, ins-
besondere von der Feststellung eines vorhandenen institutionellen Rassismus, 
findet auf empirischer und theoretischer Ebene bereits eine Auseinandersetzung 

17	 Affekt (z. B. laut artikulierte Empörung) verstehe ich hierbei als die unmittelbare/spontan 
auftauchende Reaktion auf (eher bewusste) Emotionen, die einen konstanteren Gefühls-
zustand beschreiben (z. B. Ungerechtigkeitsempfinden/Frustration). Gleichwohl werden 
in dieser Arbeit die Begriffe nicht trennscharf und partiell auch synonym verwendet.



22

statt (Kapitel 3), nicht zuletzt aufgrund des Umstandes, dass gerade die Thema-
tisierung von Rassismus als gesellschaftliche Normalität (und keine Ausnah-
meerscheinung) die Distanzierung stark begünstigt (vgl. Tilch 2022: 309). So 
formuliert Astrid Messerschmidt (2011a) vier Distanzierungspraktiken und hält 
wie folgt fest:

„Erzählungen über Erfahrungen rassistischer Diskriminierung lösen offensichtlich bei denen, 
die in den Erzählungen gar nicht persönlich vorkommen, den Eindruck aus, damit gemeint 
zu sein, was dann zu abwehrenden Reaktionen führt. Ich möchte das so deuten, dass darin 
eine Ahnung von der strukturellen Präsenz von Rassismus ausgedrückt wird, die aber als 
unreflektierte und nicht artikulierte in der Form rhetorischer Zurückweisung auftritt. Würde 
das Gefühl, selbst in einen gesellschaftlich verankerten strukturellen Rassismus involviert zu 
sein, formuliert, könnte eine Auseinandersetzung damit stattfinden. Solange aber die ganze 
Aufmerksamkeit auf die Benennungsproblematik und auf das Anzweifeln der Legitimität 
dieser Benennung gerichtet bleibt, gelingt es, das Aussprechen und Anzeigen von Rassismus 
zu problematisieren, während die Praktiken rassistischer Diskriminierung ausgespart bleiben 
können.“ (Messerschmidt 2011a: 42 f.) 

Praktiken der Abwehr und Distanzierung sind zu erwarten, wenn Rassismus 
zum Thema wird – insbesondere in mehrheitlich weiß dominierten Räumen. 
Sie sind Teil davon, wie Rassismus funktioniert, da hierfür weißsein stabilisiert 
und stetig reproduziert werden muss. Damit weißsein stabilisiert werden kann, 
muss Rassismus zurückgewiesen, bagatellisiert oder geleugnet, in der Konsequenz 
also dethematisiert werden. Wird die Auseinandersetzung mit den eigenen nor-
malisierten und überwiegend unsichtbaren Wissensbeständen initiiert – u. a. in 
Bildungsräumen an der Universität –, so kann diese Situation durchaus irritieren.

„Sichtbare Reaktionen auf die Irritation, die sich oftmals auch emotional ausdrücken, sind 
z. B. Abwehrhaltungen und Distanzierungsstrategien. Die Bagatellisierung des Gegenstan-
des (Rassismus, Heteronormativität, Ableismus usw.) und die Verleugnung sowohl eigener 
Privilegierung und Teilhabe innerhalb und an diesen Strukturen als auch die Verleugnung 
von Diskriminierungserfahrungen anderer, stellen solche Umgangsweisen mit (irritierenden) 
Infragestellung von Normalitätsvorstellungen dar.“ (Kasatschenko/Zitzelsberger 2019: 60)

Praktiken der Distanzierung und Abwehr können „demnach als Rhetoriken 
verstanden [werden], mit denen Problematisierungen von Rassismus in strate-
gischer Absicht etwas entgegengesetzt wird, um sie in ihren Wirkungen aufzu-
heben“ (Höttemann 2022: 65). Als erfolgreich lassen sich diskursive Praktiken 
der Distanzierung und Abwehr bezeichnen, wenn Andere – z. B. anwesende 
Kommiliton*innen im Seminarraum – „davon überzeugt werden, dass ein Dis-
kurs über Rassismus oder rassistisches Verhalten unnötig oder irreführend ist“ 
(ebd.). Rekurrierend auf psychologische Ansätze hält Michael Höttemann (2022) 



23

fest, „dass Abwehr [es] ermöglicht, das soziale Außenbild von Personen gegen 
äußere Gefahren, d. h. zum Beispiel Rassismuskritik, abzusichern“ (ebd.: 66). 
Diese Formen von Distanzierung und Abwehr, die eine Nicht-Anerkennung 
rassistischer Verhältnisse anzeigen, bedingen sekundäre Rassismuserfahrungen 
(vgl. Çiçek/Heinemann/Mecheril 2015: 145–148), da die Ignoranz gegenüber und 
Zurückweisung der artikulierten Realität rassifizierter Anderer neue Quellen 
gewaltvollen Erlebens bilden. Grundsätzlich lässt sich festhalten, dass Distan-
zierungsbemühungen und Abwehr „im Dienst der Erhaltung gesellschaftlicher 
Machtverhältnisse [stehen,] von denen die Abwehrenden profitieren“ (Tißberger 
2017: 231).

Im Kontext von Antisemitismus treten ebenso Abwehrmechanismen auf, 
wenngleich Antisemitismus einen anderen historischen Hintergrund und dif-
ferente ideologische Elemente aufweist (Abschnitt 2.4). Ein zentraler Aspekt 
des sekundären bzw. Post-Shoa-Antisemitismus ist die Abwehr von Schuld (vgl. 
Razavi/Baumgartner 2024; Bergmann 2006); und zwar allen voran angesichts 
einer postnationalsozialistischen Gesellschaft (vgl. Messerschmidt 2017). Die 
soziale Sehnsucht danach, dass Antisemitismus keinen oder einen ‚irrelevanten‘ 
Bestandteil gegenwärtiger Verhältnisse darstellt, ist äußerst wirksam. In der 
Zurückweisung von Situationen, Haltungen und Narrativen, die als antisemitisch 
einzuordnen sind, d. h. in der Leugnung der Existenz von Antisemitismus als 
Gegenwartsproblem, wird im Wesentlichen „geleugnet, dass es etwas zu leugnen 
gibt“ (Bergmann 1988: 228). Entsprechende Argumentationen stellen also die 
Notwendigkeit von Antisemitismuskritik grundsätzlich in Abrede“ (Höttemann 
2022: 48). Meines Erachtens noch signifikanter bezüglich Antisemitismus als 
Rassismus präsentiert sich einerseits zwar ein mehrheitlicher Konsens18 darüber, 
Antisemitismus zu problematisieren, andererseits führen antisemitische Vorfälle 
und Praktiken oftmals dazu, genau diesen im nächsten Schritt wieder zu relati-
vieren (vgl. Messerschmidt 2010).

Speziell mit Blick auf die Prägung des Abwehrbegriffs durch die Psycholo-
gie bzw. psychoanalytische Forschung spreche ich in der vorliegenden Arbeit 
von Distanzierung bzw. diskursiven Praktiken der Distanzierung. Nicht zuletzt 
ist dies deshalb sinnvoll, da der Distanzierungsbegriff meiner Auslegung nach 
offener, uneindeutiger und weniger bestimmend gefasst werden kann sowie fast 
unsichtbare, eher unauffällige Facetten der sich entfernenden Bewegung von 
Rassismus(thematisierungen) zu umfassen vermag. Der Begriff suggeriert das 
Fehlen der Heftigkeit, die meines Erachtens im Abwehrbegriff präsenter ist. 

18	 Meron Mendel und Astrid Messerschmidt (2017) formulieren in ihrem Sammelband Fra-
giler Konsens treffend, dass eine „Kluft fest[zu]stellen [ist] zwischen der ostentativ bean-
spruchten nicht antisemitischen Haltung von Öffentlichkeit und Politik auf der einen und 
weit verbreiteten Ressentiments auf der anderen Seite […]. Der Konsens, Antisemitismus 
aus der Öffentlichkeit auszuschließen, ist fragil – eine Fassade, die vieles durchlässt, wovon 
eher weniges als gegenwärtiger Antisemitismus erkannt und benannt wird“ (ebd.: 12 f.).



24

In öffentlichen Diskursen lassen sich Praktiken der Distanzierung von Rassis-
mus und Antisemitismus vermehrt beobachten. In diesem Sinne wurden in der 
hier bereits erwähnten Black Lives Matter-Bewegung mehr und mehr Stimmen 
sicht- sowie hörbar, die im Versuch ausgleichender Manier darauf ‚verwiesen‘ 
haben, dass ‚All Lives Matter‘ und folglich auch ihre eigene nicht Schwarze und 
nicht of Color Positionierung Matter. In einer Protestbewegung und Debatte um 
rassistische Gewalt – sowohl strukturelle als auch individuelle, sowohl verbale, 
symbolische als auch physische Gewalt bis hin zur Tötung – erscheint der ‚All 
Lives Matter‘-Einwand als unangemessen. Zu begründen ist dies dahingehend, 
dass es kein Einklagen und Einfordern einer Sichtbarkeit, keine Forderungen nach 
der Anerkennung einer Gleichwertigkeit weiß positionierter Personen bedarf, um 
sicht- und hörbar oder um nicht von rassistischen Übergriffen und Benachtei-
ligungen betroffen zu sein. Entscheidend ist hierbei also das Machtparadigma. 
Eine Black Lives Matter-Bewegung wird aufgrund von Rassismus, d. h. wegen 
weißer Dominanz über und Unterdrückung von nicht weißen Positionierungen, 
überhaupt erst notwendig. Die (Protest-)Bewegung Black Lives Matter macht auf 
die Lebensrealität Schwarz positionierter Personen aufmerksam, die aufgrund 
von Rassismus als dominante Ordnung als Schwarze erst hervorgebracht werden. 
Die alltäglichen Erfahrungen Schwarz Positionierter sind weder erfahr- noch 
nachfühlbar für weiße. Gleichermaßen sind sie nicht subsumierbar unter einen 
irgendwie harmonisch gearteten Gleichheitsgedanken (‚All Lives‘) – erst recht 
nicht in einer Debatte um Rassismus. Doch inmitten dieser Debatte fällt auf, dass 
es, wie schon angemerkt, in Deutschland möglich ist, rassistische Polizeigewalt 
etwa als ein (in die USA ausgelagertes) Problem zu verhandeln und den eigenen 
Gesellschaftsraum davon weitestgehend abzugrenzen. Derartige Tendenzen – 
wie anhand dieses exemplarischen öffentlichen Diskurses skizziert – werden im 
Rahmen dieser Arbeit als Praktiken der Distanzierung begriffen.

1.4	 Zum Aufbau der Arbeit

Im Hinblick auf diskursive Praktiken der Distanzierung wird im Verlauf dieser 
Forschungsarbeit konkret (a) die Zielgruppe der angehenden Lehrer*innen (b) 
an der Universität und (c) in rassismuskritischen Lehrveranstaltungen avisiert. 
Die Fokussierung auf diskursive Praktiken der Distanzierung seitens Lehramts-
studierender – inmitten ihres pädagogischen Professionalisierungsprozesses – 
resultiert aus der besonderen Relevanz und Verantwortung von Lehrer*innen für 
die individuellen Bildungswege/Biografien von Kindern und Jugendlichen sowie 
den damit einhergehenden (Un)Möglichkeiten und Hürden. Die Schule als ein 
Ort der Reproduktion von Rassismen und Antisemitismus, wie es in Kapitel 2 
skizziert wird, verdeutlicht die Relevanz der in dieser Forschung untersuchten 



25

diskursiven Hervorbringungen innerhalb der ‚Gruppe‘ angehender Lehrer*innen. 
Hierbei wird ausgehend von einem eher allgemeinen Blick auf die Schlechter-
stellung und Benachteiligung von Schüler*innen ‚mit Migrationshintergrund‘ 
die Wirksamkeit spezifischer Formen von Rassismus nachgezeichnet. Dabei 
stehen Kulturalisierungen, hier im Kontext von Antimuslimischem Rassismus 
(Abschnitt 2.1), Antiziganismus (Abschnitt 2.2), Anti-Schwarzem Rassismus und 
kolonialen Kontinuitäten (Abschnitt 2.3) sowie Antisemitismus (Abschnitt 2.4), 
in der Institution Schule im Mittelpunkt der Ausführungen. 

Dabei richtet sich das Augenmerk sowohl auf eine individuelle als auch insti
tutionelle Ebene, z. B. in Form von curricularem schulischem Wissen. Die Bil-
dungs- und Benachteiligungssituation differenter marginalisierter Schüler*innen 
wird partiell von einem historischen Blick gerahmt, der auf Kontinuitäten und 
Konsequenzen (bildungs-)politischer Entwicklungen sowie altbekannte stigma-
tisierende Narrative Bezug nimmt. Dabei ist die Trennung der unterschiedlichen 
Rassismen sowie Antisemitismus nicht in der Form denkbar oder angemessen. 
Nur angerissen werden diesbezüglich zum einen Überschneidungen und Dif-
ferenzen innerhalb der ideologischen Sinnstrukturen sowie miteinander inter-
sektionierende Stigmatisierungserfahrungen Betroffener aufgrund komplexer 
Zugehörigkeitsverhältnisse. Zum anderen findet in Kapitel 2 vor dem Hinter-
grund des Forschungsinteresses zu diskursiven Praktiken der Distanzierung 
seitens angehender Lehrer*innen eine Fokussierung auf das pädagogische Feld 
der Schule statt. Die Bildungsinstitution Schule unter ihrer (Re-)Produktions-
wirksamkeit im Hinblick auf dominante Ordnungen zu forcieren, unterstreicht 
die Notwendigkeit einer Untersuchung der diskursiven Distanzierungspraktiken 
innerhalb der Lehrer*innenbildung in eben solchen Lehrveranstaltungen, die 
auf den Abbau von (Bildungs-)Benachteiligung durch eine rassismuskritische 
Sensibilisierung pädagogisch Professioneller abzielen.

Die bestehende Schwierigkeit aufseiten der betroffenen Schüler*innen und 
Jugendlichen, Rassismuserfahrungen zu artikulieren, ist vorwiegend das Ergeb-
nis der Nicht-Anerkennung rassistischer Verhältnisse – nicht nur, aber auch 
in der Schule. Die (Nicht-)Besprechbarkeit (vgl. Foitzik 2019) von Rassismus
erfahrungen (Abschnitt 2.5) und die Dethematisierung von Rassismus in der 
Bildungsinstitution Schule charakterisieren das Abbild eines langanhaltenden 
dominanzgesellschaftlichen (vgl. Rommelspacher 1995) Umgangs und der Tabu-
isierung des Rassismusbegriffs in der Bundesrepublik Deutschland (Abschnitt 
3.1). In der Dethematisierung von Ordnungen (vgl. Shure 2021) ist der Aspekt 
der Unsichtbarkeit weißer privilegierter Positionierung elementar (Abschnitt 3.2). 
An die Skizzierung der empirischen und theoretischen Erkenntnisse zu weißen 
Distanzierungs-, Dethematisierungs- und Abwehrpraktiken aus den USA und 
Großbritannien (Abschnitt 3.3) sowie dem deutschsprachigen Raum (Abschnitt 
3.4) knüpft die Beschreibung des methodischen Vorgehens der durchgeführten 
empirischen Untersuchung an (Kapitel 4). Nach einem Einblick in die Entstehung 



26

des Forschungsinteresses (Abschnitt 4.1) wird das Erhebungssetting skizziert. 
Gerahmt wird das Untersuchungsfeld, d. h. der Ort der Lehrer*innenbildung 
(Abschnitt 4.2.1) und genauer rassismuskritische Lehrveranstaltungen (Abschnitt 
4.2.2), von der Hochschule (Abschnitt 4.2.3) als eine Bildungsinstitution, an der 
das Wissen nicht nur vermittelt, sondern – auch mittels Forschung – zugleich neu 
hervorgebracht wird. Im Anschluss an die Methodik und den Auswertungspro-
zess (Abschnitt 4.3 bis 4.4), basierend auf der Qualitativen Inhaltsanalyse (vgl. 
Kuckartz 2016), wird der Forschungsverlauf reflektiert (Abschnitt 4.5). 

Den Hauptteil dieser Abhandlung bilden die rekonstruierten diskursiven 
Praktiken der Distanzierung, die anhand und entlang ausgewählter Sequenzen 
bzw. Äußerungen der Lehramtsstudierenden analysiert und gedeutet werden 
(Kapitel 5). Die Einordnung der insgesamt 18 diskursiven Praktiken der Distan-
zierung in fünf Distanzierungsmuster – Kulturalisierung (Abschnitt 5.1), Exter-
nalisierung (Abschnitt 5.2), Relativierung (Abschnitt 5.3), Umkehrung (Abschnitt 
5.4) und Zurückweisung (Abschnitt 5.5) – unternimmt den Versuch einer Struk-
turierung. Es besteht diesbezüglich kein Anspruch, die jeweiligen Praktiken und 
Muster trennscharf sowie künstlich voneinander zu differenzieren, zumal dies in 
Anbetracht der Komplexität inhaltlicher Sprachakte auch nicht zielführend wäre. 
So implizieren etwa einzelne Ausführungen der Lehramtsstudierenden mehrere 
Argumentationsstränge, die sich folglich gleichzeitig in diversen Praktiken ver-
orten lassen. Hierbei fungiert die rassismuskritische Einordnung des Gesagten 
als perspektivische Brille der Analyse und Lesart. Die theoretische Rahmung 
einiger inhaltlicher Aspekte begleiten hierbei die Analysen und Interpretationen 
der diskursiven Praktiken der Distanzierung in den jeweiligen Distanzierungs-
mustern. Diesbezüglich fließen Einblicke in bereits formulierte Erkenntnisse 
sowie inhaltliche Ausführungen, die im Rahmen des diskursiv Hervorgebrachten 
relevant werden können mit ein. An jede theoretische Rahmung schließt eine 
Schlussbetrachtung des jeweiligen Distanzierungsmusters an. Dabei greifen die 
Ausführungen (Analyse, Rahmung, Schlussbetrachtung) inhaltlich partiell inein-
ander. Vor dem Versuch, die zentralen Erkenntnisse dieser Forschung (Kapitel 6) 
zu formulieren, finden in einer Art analytischem Nachtrag (Abschnitt 5.6) solche 
Äußerungen der Lehramtsstudierenden Erwähnung, welche gerade den Blick in 
Richtung der Rolle als Lehrkraft, der eigenen Profession und den damit verbun-
denen antizipierten Herausforderungen und (Un)Möglichkeiten pädagogischen 
Handelns lenken. Es ist mir ein Anliegen, diese ambivalenten Zukunftsvisionen 
der angehenden Lehrer*innen sichtbar zu machen, da darin auf der einen Seite 
das Ringen um das Erfüllen ambivalenter (Selbst- und Fremd-)Ansprüche an 
Lehrer*innen deutlich wird, auf der anderen Seite gerade die antizipierten Gren-
zen pädagogischer Professionalität auch eine mögliche Ursache für Formen der 
Distanzierung innerhalb der Lehrer*innenbildung bilden können. Letzteres ist 
vor dem Hintergrund zu betrachten, dass die Aufforderung zu einer rassismus-
kritischen Auseinandersetzung durch die (erhobenen) Seminare explizit (auch) 



27

Lehrer*innen und Schule als Reproduzenten von Ungleichheit und Rassismen 
in den Mittelpunkt rückt.

Diese Abhandlung wird nach der Präsentation der zentralen Erkenntnisse 
(Kapitel 6) mit einer abschließenden Betrachtung und einem Ausblick (Kapitel 7) 
abgerundet, die – dies lässt sich bereits vorwegnehmen – keine ‚Patentlösung‘ 
oder einen König*innenweg im Umgang mit den Praktiken der Distanzierung 
vorzustellen vermögen. Dennoch lassen sich im Anschluss an die Erkenntnisse, 
d. h. die Rekonstruktion diskursiver Praktiken der Distanzierung, Überlegungen 
im Hinblick auf die Lehrer*innenbildung formulieren, die wiederum (auch) neue 
Fragen aufwerfen können. 

Es sei betont, dass die Eingrenzung auf diskursive Praktiken der Distanzie-
rung einen möglichen Forschungsfokus markiert. Eine andere Schwerpunkt-
legung der Forschungsfrage wäre in diesem Sinne nicht nur denkbar, sondern 
gleichermaßen durchaus sinnvoll: In allen untersuchten Veranstaltungen werden 
schließlich Formen des Sprechens sichtbar, die sich als reflexiv wie auch selbstkri-
tisch offenbaren, sich auf die Auseinandersetzung mit Rassismen und der eigenen 
Involviertheit in eben diese bewusst einlassen, anstatt sie abzuwehren. Bedingt 
durch die Notwendigkeit zur Limitation eines Forschungsfokus werden bzw. 
bleiben zahlreiche Stimmen und Momente in dieser Arbeit unsichtbar. Letztere 
sprechen jedoch für die Annahme, dass in den untersuchten Seminaren auch 
Bildungsprozesse erfolgreich angestoßen, Wissensbestände transformiert und 
Perspektiverweiterungen im Sinne diskriminierungskritischer Differenzrefle-
xivität erzielt werden konnten. 

Es sei an dieser Stelle daher festgehalten, dass es ebenso wenig das Ziel der vorlie-
genden Abhandlung ist, ‚rassistische Studierende‘ unter ihren Kommiliton*innen 
zu ‚entlarven‘ und/oder die Gruppe der angehenden Lehrer*innen als eine beson-
ders problematische zu stilisieren. Ferner werden den Lehramtsstudierenden 
weder bewusste Motive zugeschrieben noch wird die Distanzierung als eine 
individuelle Eigenschaft oder ein ‚charakterlicher Makel‘ verhandelt: Im Zentrum 
der Untersuchung stehen folglich nicht die Personen als solche, sondern das, was 
durch die diskursiven Praktiken zum Vorschein kommt, nämlich ein strukturel-
ler Kern Rassismus reproduzierender Logik. Die ausschließliche Fokussierung auf 
diskursive Praktiken der Distanzierung und nicht auf differente Umgangsweisen 
der Lehramtsstudierenden in den Seminaren kann – spätestens beim Lesen der 
Analysen (Kapitel 5) – dazu beitragen, dass die vorliegende Arbeit selbst Distan-
zierung bei den Leser*innen evoziert. Dieses Risiko gehe ich an dieser Stelle in der 
Hoffnung ganz bewusst ein, dass der empirische Einblick in die unterschiedlichen 
diskursiven Praktiken der Distanzierung gleichwohl einen erkenntnisreichen 
Beitrag für die Forschung zur Lehrer*innenbildung zu leisten vermag – an den 
ebenso angeknüpft und der weitergedacht werden kann.





29

2.	 Schule unter Bedingungen von 
Rassismen und Antisemitismus

Viele Menschen in Deutschland, unter ihnen Schülerinnen und Schüler, 
machen […] tagtäglich rassistische [und antisemitische. tk] Erfahrungen – 

und die wenigsten dieser Erfahrungen haben etwas mit Neonazis zu tun. 
(Scharathow 2015: 163)

Die Pädagogik als Wissenschaft, in deren Rahmen diese Forschungsarbeit ein-
gebettet ist, bewegen seit jeher Fragen der Erziehung, Bildung und Mündigkeit. 
Weder Schule noch die Pädagogik zielen in ihren gegenwärtigen Ansprüchen 
intendiert darauf ab, soziale Ungleichheit oder Benachteiligung zu reproduzieren. 
Die formulierten Ideale von Bildung und die Ansprüche der Bildungsinstituti-
onen sind keine, die es meines Erachtens radikal zu verwerfen gilt. Gleichwohl 
ist Pädagogik

„als wissenschaftliche Disziplin in die Generierung von Ungleichheit verstrickt. So ist die 
sich ab dem 18. Jahrhundert etablierende Pädagogik selbst Produkt und nicht loszulösen von 
der Zeit der Aufklärung. D. h. sie ist nicht loszulösen von der zeitgleichen Etablierung von 
Rassen(theorien), Kolonialismus und der Entstehung eines zweigeschlechtlichen Wissenssys-
tems“ (Kasatschenko/Zitzelsberger 2019: 58).

Dies bedeutet (auch), „dass [w]eiße europäische Selbst- und Fremdbilder 
[…] seit Beginn wissenschaftlicher Pädagogik wirkmächtig für die eigene 
Theorie(entwicklung) [sind]“ (ebd.). In die Pädagogik ist ebenso eine Geschichte 
eingeschrieben, die zur Unterdrückung ‚Anderer‘ beitrug sowie Ungleichwertig-
keit postulierte: So blickt die Erziehungswissenschaft u. a. auf die Kolonialpädago-
gik sowie Pädagogik in der NS-Zeit19 zurück, wobei letztere auf viele Elemente der 
Kolonialpädagogik unter Ergänzung neuer Aspekte und Argumente angepasst an 

19	 „‚Rassenhygienische‘ und ‚rassenpolitische‘ Erziehung wurden der Pädagogik als impe-
rative Aufgabe vom Staat vorgeschrieben. […] [Z]ahlreiche akademisch gebildete profes-
sionelle Pädagog(inn)en  – Lehrer(inn)en, Studienräte/Studienrätinnen, Professor/innen 
und Dozent(inn)en der Universitäten und der Lehrerbildung […] bemühten sich diesen 
‚Monovolk- und rassenpädagogischen‘ Diskurs theoretisch zu legitimieren. Es kann hier 
keineswegs nur von einer Umsetzung staatlich vorgegebener Ziele gesprochen werden, für 
die sich die Pädagogik instrumentalisieren ließ, vielmehr wurde diese ‚Rassenpädagogik‘ 
von Pädagog(inn)en selbst als Erziehungsauftrag formuliert und postuliert. Viele emp-
fanden die ‚Rassenpädagogik‘ im Nationalsozialismus nicht einmal als unpädagogischen 
Ansatz, da sie Grundpositionen pädagogischer Verantwortung propagierte.“ (Pokos 2009: 
72 f.)



30

die NS Ideologie Bezug nahm (vgl. Kaya 2017: 18). Bildung stellte demnach explizit 
ebenso ein Element bzw. Instrument für Gewalt und Herrschaft dar, wie es bei-
spielsweise im Kolonialismus der Fall war: Kolonialisierung und Missionierung 
fanden schließlich ebenfalls im Namen von Bildung statt. Für eine angemessene 
Pädagogik, der eine kritische Perspektive auf Rassismus, Anitziganismus und 
Antisemitismus inhärent ist, bedarf es auch gegenwärtig als Ausgangspunkt von 
Professionalisierungsprozessen „der Verabschiedung von einem primär positiven 
Selbstbild hinsichtlich der eigenen pädagogischen Arbeit, der Disziplin, der in 
der Pädagogik handelnden Akteur*innen und einem von Rassismus befreiten 
Bildungsbegriff“ (Kasatschenko/Zitzelsberger 2020: 202).

María do Mar Castro Varela (2022) konstatiert für die erziehungswissenschaft-
liche Disziplin selbst, dass

„Pädagogik […] nicht harmlos [ist] – selbst eine humanistische und wohlmeinende nicht. Im 
Gegenteil, die westliche Pädagogik hat mit ihren Curricula, die etwa rassistische Texte unkri-
tisch lesen ließ und ihren Praxen, die Schüler*innen of Color anders begegnet als den bürger-
lichen, weißen Schüler_innen, dazu beigetragen, dass sich ein koloniales Wissen affirmativ 
verbreitete und damit ein imperiales Denken verfestigte.“ (Castro Varela 2022: 40)

Für die Institution Schule bzw. die Massenschulbildung kann vor einem histo-
rischen Hintergrund festgehalten werden, dass sie schon immer „ein wichtiger 
Mechanismus für die Schaffung symbolischer Verbindungen zwischen Indi-
viduen und dem Nationalstaat“ (Castro Varela 2022: 36) war. Schule soll nicht 
zuletzt die Aufgabe erfüllen, Folgegenerationen an Staatsbürger*innen (heraus-)
zu bilden. In Schulen soll staatlich legitimiertes und für bedeutsam erachte-
tes Wissen an die jüngeren Generationen weitergegeben werden. Parallel zur 
Vorstellung eines Nationalstaates als homogenes Gebilde werden aufgrund der 
engen Verbindung von Nation und Schulbildung gleichsam die Schulklassen 
als homogene imaginiert. Auch für die Gegenwart lässt sich feststellen, dass die 
Erzeugung von Homogenität der Logik des schulischen Systems inhärent ist (vgl. 
Leiprecht/Lutz 2015: 283). Relevant ist diesbezüglich, dass jegliche Vorstellungen 
von Homogenität nicht ohne Abgrenzungen auskommen: Wo es ein Innen gibt, 
muss es folglich ebenso ein Außen geben.

„Die Massenschulbildung nimmt im Prozess der Schaffung dieser Imagination homogener 
Staatsbürger_innen eine wichtige, wenn nicht gar eine entscheidende, Rolle ein. In der Schule 
wird das spezifische Wissen vermittelt, welches dazu beiträgt, sich als Gemeinschaft zu ima-
ginieren und auch zu empfinden. Dies kann ohne die Herstellung eines klaren Außen nicht 
gelingen. Die Vorstellung einer homogenen Gruppe bedarf der Imagination derer, die diese 
Homogenität potentiell angreifen könnten. In Europa sind dies zunehmend Schüler_innen aus 
muslimischen Familien und/oder aus geflüchteten Familien.“ (Castro Varela 2022: 37)



31

Die Bildungsinstitution Schule, die sämtliche Kinder und Jugendliche im Laufe 
ihres Lebens besuchen, hat enorme Auswirkungen auf die weiteren (Bildungs-)
Biografien der Einzelnen. Erfolgreich absolvierte Schullaufbahnen können Wege 
erschließen und Möglichkeiten eröffnen, die sich zukünftig sowohl auf öko-
nomischer Ebene als auch auf das kulturelle Kapital sowie den Habitus (vgl. 
Bourdieu 1997) auswirken. Neben den Potenzialen von Bildung, eine Vielzahl 
gesellschaftlich und global relevanter Themen zu behandeln und gleichsam kri-
tisch zu hinterfragen, trägt das System, in dem zu Bildungsprozessen angeregt 
werden soll, simultan in großem Maße zur Reproduktion sozialer Ungleichheit 
bei (vgl. Gomolla/Radtke 2009). Als sozial selektive Bildungseinrichtung wirkt 
Schule auf eben diese Leistungs(miss)erfolge und die damit verknüpften sozialen 
(Un)Möglichkeiten ein. Demnach besuchen zwar sämtliche Kinder und Jugend-
liche die Schule, allerdings geschieht dies weder unter gleichen Bedingungen 
noch unter der gleichen Passung an die jeweils vorherrschenden Konstruktionen 
schulischer Normalität.20 

Der – nicht nur – im erziehungswissenschaftlichen Diskurs wiederholte Ver-
weis auf die Ergebnisse der PISA- und IGLU-Studien seit Anfang der 2000er 
Jahre, die die Benachteiligung von Schüler*innen infolge des sozio-ökonomischen 
Hintergrunds und eines sogenannten Migrationshintergrunds gerade auch für 
Deutschland indizieren, hat selbst mehr als 20 Jahre später an Aktualität nicht 
eingebüßt (vgl. Autorengruppe Bildungsberichterstattung 2022). Jener Anteil von 
Schüler*innen mit und ohne ‚Hintergrund‘ auf den drei unterschiedlichen Schul-
formen (Gymnasium, Real- und Hauptschule) ist seit Jahrzehnten als auffällig 
ungleich zu bewerten. Das Gefälle im Schulerfolg entlang der Verschränkungen 
von natio-ethno-kultureller Zugehörigkeit, Klasse und Geschlecht ist signifikant 
(vgl. Autorengruppe Bildungsberichterstattung 2016; Gomolla 2015) und betrifft 
im konkreten Fall bestimmte Schüler*innen bzw. solche, welche in dominanten 
Differenzordnungen deprivilegiert positioniert sind. 

Ungeachtet der mittlerweile schon jahrzehntelang andauernden Kritik, die 
seitens Politik, Fachwissenschaften und betroffener Communitys geäußert wird, 
stand die Schule als Institution lange Zeit nicht im Fokus der Diskurse. Statt-
dessen wurden bzw. werden die Gründe für die zu beobachtende Ungleichheit 
vermehrt an z. B. sprachlicher und/oder ‚kultureller Herkunft‘ der betroffenen 
Schüler*innen festgemacht und die Verantwortung somit von einer strukturell-
institutionellen auf eine rein individuelle Ebene verlagert. Ausgehend davon wird 
beispielweise Mehrsprachigkeit, wie es zahlreiche Studien bereits empirisch nach-
weisen konnten, als ein Hindernis und Problem für den Schulerfolg konstruiert 
(vgl. Dirim 2010). Diese Einschätzung reicht so weit, dass die Sprachfähigkeit der 

20	 Im Feld der Schule werden Normalitätsvorstellungen bereits bzw. mindestens durch die 
Zuordnung und Differenzierung in ‚Regelschulen‘ und ‚Förderschulen‘ – früher als ‚Son-
derschulen‘ bezeichnet – sichtbar (vgl. Bräu 2015: 23).



32

Schüler*innen im Deutschen seitens der Lehrkräfte mit einer generellen Leis-
tungs- bzw. Denkfähigkeit gleichgesetzt wird (vgl. Weber 2008). Es zeigt sich, wie 
von der monolingualen und monokulturellen Norm innerhalb sozio-ökonomisch 
stabiler Verhältnisse abweichende, prekarisierte Schüler*innen von Lehrer*innen 
diskreditiert werden, die dabei die Ursache für ihre eigene defizitäre Perspektive 
auf die Jugendlichen (fremd-)verorten.

Anja Steinbach (2015) zeichnet anschaulich die Forschungsergebnisse seit 
den 1980er Jahren dahingehend nach, dass und wie z. B. kulturalisierende 
Deutungsmuster seitens der Institution Schule dominieren und folglich die 
Bildungsungleichheit beeinflussen. Deutlich wird, dass Lehrkräfte eine stark 
defizitorientierte Perspektive auf Schüler*innen mit sogenanntem Migrations-
hintergrund einnehmen und die als kulturell ‚andere‘ markierte Zugehörigkeit 
der Schüler*innen in abwertender Weise betrachtet wird. Ferner greift Steinbach 
(2015) auf Forschungsergebnisse zurück, aus denen hervorgeht, dass Lehrer*innen 
teilweise auch davon ausgehen, die Intelligenz der Schüler*innen ‚mit Migrati-
onshintergrund‘ sei und werde generational sowie zum Nachteil der migrations-
anderen Schüler*innen ‚vererbt‘. Dies ist vor dem Hintergrund des Umstandes 
zu sehen, dass die Erwartungen von Lehrer*innen an das (Nicht-)Können der 
Schüler*innen einen bedeutsamen Einfluss sowohl auf die Bewertungen seitens 
der Lehrkräfte (vgl. Bonefeld/Dickhäuser 2018) als auch die tatsächlich erbrach-
ten Leistungen der Schüler*innen mit sich bringen. So zeigt u. a. die Studie von 
Georg Lorenz et al. (2016) auf, dass die Erwartungshaltung von Lehrer*innen 
im Hinblick auf die Leistungsfähigkeit von Schüler*innen sowie die tatsächliche 
Leistungsbewertung abhängig ist von den unterschiedlichen Positionierungen 
entlang der Differenzdimensionen Geschlecht, natio-ethno-kulturelle Herkunft 
und Klasse. Dessen ungeachtet wurden innerhalb der bundesdeutschen For-
schung die Verantwortung und Rolle der Lehrkraft lange Zeit vernachlässigt. 
Indes wurde der Blick einseitig auf die ‚anderen‘ Schüler*innen gerichtet, wenn 
es darum ging, Erklärungsansätze für die schulischen Misserfolge ausfindig zu 
machen (vgl. Steinbach 2015).

In Anbetracht politischer Diskurse sowie vorhandener Forschungsbefunde 
und Erkenntnisse zu ‚anderen‘ und fremd-gemachten Schüler*innen fällt aller-
dings auf, dass diese Differenzierungspraktiken und folglich ebenfalls die Erfah-
rungen der Jugendlichen in vielen Fällen nicht aufgehen in einer Kategorisierung 
in mit und ohne Migrationshintergrund. So stehen etwa viele Forschungen und 
Debatten bezüglich der Benachteiligung ‚Anderer‘ im Kontext von Migration und 
richten ihren Blick vermehrt auf die Nachkommen der Arbeitsmigrant*innen 
bzw. auf Postmigrant*innen (vgl. Yıldız 2022), die um die 1960er Jahre und später 
gezielt von Deutschland angeworben und folglich in die Bundesrepublik mig-
riert sind. Für die Jahre nach dem Beginn der Migration von Menschen, die als 
‚Gäste‘ (an)gerufen wurden, lässt sich konstatieren, „dass das Bildungssystem die 


	1.	Einleitung
	1.1	Ausgangslage der Forschung – einleitende theoretische Verortungen
	1.2	Ein (notwendiger) Versuch der Verortung in der Gegenwart
	1.3	Distanzierung und Abwehr – eine (begriffliche) Annäherung
	1.4	Zum Aufbau der Arbeit

	2.	Schule unter Bedingungen von Rassismen und Antisemitismus
	2.1	Antimuslimischer Rassismus – zu kulturell-religiösen Essentialisierungen
	2.2	Antiziganismus – zur Bedeutung rassistischer Zigeunerbilder
	2.3	Anti-Schwarzer Rassismus – zu kolonialrassistischen Kontinuitäten
	2.4	Antisemitismus – zu den Auswirkungen ideologischer Juden(feind)bilder
	2.5	Über die (Nicht-)Besprechbarkeit von Rassismen und Antisemitismus (in der Schule)

	3.	Einblicke in den Forschungsstand
	3.1	Rassismus(de)thematisierungen im dominanzgesellschaftlichen deutschen Diskurs
	3.2	Die Unsichtbarkeiten von weißer privilegierter Positionierung
	3.3	Why is this white man so angry? – theoretische und empirische Erkenntnisse zu Distanzierung und Abwehr aus den USA und Großbritannien
	3.4	Irritation, Scham, Empörung – theoretische und empirische Erkenntnisse zu Distanzierung und Abwehr aus dem deutschsprachigen Raum

	4.	Forschungsrahmen
	4.1	Entstehung des Forschungsinteresses
	4.2	Erhebungssetting
	4.2.1	Lehrer*innen-Bildung
	4.2.2	Rassismuskritische Lehrveranstaltungen
	4.2.3	Hochschule

	4.3	Datenerhebung und -aufbereitung
	4.3.1	Datenerhebung
	4.3.2	Datenaufbereitung

	4.4	Auswertung(sprozess)
	4.5	Reflexion des Forschungsprozesses

	5.	Empirie: Diskursive Praktiken der Distanzierung
	5.1	Kulturalisierung
	5.1.1	„weil dann natürlich Normen und Regeln kommen, gegen die ich als Lehrer ja arbeiten muss.“ – Stigmatisierung rassifizierter ‚Anderer‘ über die Problematisierung ihrer kulturell-religiösen Zugehörigkeit
	5.1.2	„Das hat mit Frauenrechten nichts mehr zu tun“ – Stigmatisierung rassifizierter ‚Anderer‘ über die Problematisierung ihrer kulturell-religiös gewaltvollen Geschlechterverhältnisse
	5.1.3	Theoretische Rahmung
	5.1.4	Schlussbetrachtung

	5.2	Externalisierung
	5.2.1	„dass es also in meiner Welt gar nicht so ist (!), aber es gibt bestimmt Leute, für die ist es so“ – Verlagerung von Rassismus auf andere Personengruppen
	5.2.2	„was tatsächlich eine ganze Generation schon vergessen hatte“ – Verlagerung von Rassismus in die Vergangenheit
	5.2.3	„besonders krass ist es zum Beispiel in Amerika“ – Verlagerung von Rassismus in andere Räume und an entfernte Orte
	5.2.4	Theoretische Rahmung
	5.2.5	Schlussbetrachtung

	5.3	Relativierung
	5.3.1	„an und für sich war die Intention, glaube ich, jetzt nicht schlecht oder böse oder so“ – Non-Intentionalität als legitime Form des Sprechens/Handelns
	5.3.2	Theoretische Rahmung I
	5.3.3	„das sehe ich halt auch im Menschenbild drinne“ – (sozial-)anthropologische Essentialisierung
	5.3.4	„ich find’ ja prinzipiell des ist ein bisschen wenig Information“ – Verweis auf mangelnde (Hintergrund-)Informationen in migrationspädagogischer Literatur
	5.3.5	„Also wenn da jetzt Stefan stehen würde, dann wäre das Problem das gleiche“ – Nivellierung von Differenz(ordnungen) mittels Gleichsetzung von Unterschieden
	5.3.6	„mein Gott wir sind alle Menschen“ – Harmonisierung von Differenz
	5.3.7	Theoretische Rahmung II
	5.3.8	Schlussbetrachtung

	5.4	Umkehrung
	5.4.1	„bisschen schwierig, nichts rassistisches zu sagen. Es wird ja gezielt damit gespielt“ – Verkehrung der Verantwortung für Rassismuserfahrungen
	5.4.2	„ich find es auch ’n bisschen rassistisch, einfach gegenüber weißen“ – Verkehrung rassistischer Ordnungen und gesellschaftlicher Machtverhältnisse
	5.4.3	„also wo kommen wir da eigentlich immer hin? […] wenn man dann über die Probleme nicht mehr reden kann“ – Antizipierte Gefährdung des eigenen dominanzgesellschaftlichen Sprechens
	5.4.4	Theoretische Rahmung
	5.4.5	Schlussbetrachtung

	5.5	Zurückweisung
	5.5.1	„also ich find da auch, dass unsere Gesellschaft da auch manchmal übertreibt“ – Rekurs auf Übertreibung und Überempfindlichkeit als Form der Delegitimation von Kritik
	5.5.2	„aber dies jetzt rein als Privilegien für weißsein zu formulieren …?!“ – Infragestellung gesellschaftlicher Privilegierung weiß positionierter Personen
	5.5.3	„die Autorin die stellt das – also die interpretiert irgendwo was viel zu viel rein und stellt irgendwas als rassistisch dar, wo sich jetzt niemand wirklich Gedanken machen würde“ – Anzweiflung von Wissenschaftlichkeit rassismuskritischer Perspektiv
	5.5.4	Theoretische Rahmung
	5.5.5	Schlussbetrachtung

	5.6	Analytischer Nachtrag – von Zukunftsvisionen und ambivalenten Antizipationen

	6.	Zentrale Erkenntnisse der empirischen Untersuchung
	7.	Abschließende Betrachtung und Ausblick
	7.1	Mesoebene – Institution/Institutionelle Ordnungen
	7.2	Mikroebene – rassismuskritische Lehr-Lern-Räume
	7.3	Ein Ende finden – in Bewegung bleiben

	Literatur
	Anhang

