


Kritische Pädagogik – Eingriffe und Perspektiven

Herausgegeben von
Simon Kunert | Dominik Novkovic | Marco Steffen

Gegründet von
Armin Bernhard | Eva Borst | Matthias Rießland 

Die Themenreihe Kritische Pädagogik: Eingriffe und Perspektiven 
stellt ein Forum für erziehungs- und bildungswissenschaft-
liche Diskussionen dar, die auf herrschaftskritischen 
Gesellschaftsanalysen basieren. Sie soll Möglichkeiten schaffen, 
kontroverse Positionen zum Ausdruck zu bringen und emanzipative 
Perspektiven eröffnen.
Der Herausgeberkreis will auf aktuelle pädagogische Problemlagen 
aufmerksam machen, Diskussionen anstoßen und in Debatten 
eingreifen. Wir beabsichtigen Missstände radikal zu benennen 
und dem Nachdenken über konstruktive Vorschläge abseits vor-
gefertigter Strukturen Raum zu geben. 
Willkommen sind daher neben wissenschaftlichen Beiträgen 
Essays sowie provokativ-polemische und unorthodoxe 
Ausführungen, die sich als Medium einer lebendigen Streitkultur 
verstehen.



Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. 
Jede Verwertung ist ohne Zustimmung des Verlags unzulässig. Das gilt ins-
besondere für Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und 
die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronische Systeme. Die Beltz 
Verlagsgruppe behält sich die Nutzung ihrer Inhalte für Text und Data Mining 
im Sinne von § 44b UrhG ausdrücklich vor.
Trotz sorgfältiger inhaltlicher Kontrolle übernehmen wir keine Haftung für die 
Inhalte externer Links. Für den Inhalt der verlinkten Seiten sind ausschließ-
lich deren Betreiber verantwortlich.

Dieses Buch ist erhältlich als:
ISBN 978-3-7799-9197-7 Print
ISBN 978-3-7799-9198-4 E-Book (PDF)
ISBN 978-3-7799-9199-1 E-Book (ePub)

1. Auflage 2026 

© 2026 Beltz Juventa
Beltz Verlagsgruppe GmbH & Co. KG
Werderstraße 10, 69469 Weinheim
service@beltz.de
Alle Rechte vorbehalten

Satz: Helmut Rohde, Euskirchen
Druck und Bindung: Beltz Grafische Betriebe, Bad Langensalza
Beltz Grafische Betriebe ist ein Unternehmen mit finanziellem Klimabeitrag  
(ID 15985-2104-1001)
Printed in Germany

Weitere Informationen zu unseren Autor:innen und Titeln finden Sie unter:  
www.beltz.de

mailto:service%40beltz.de?subject=
https://www.beltz.de


5

Inhalt

Pädagogik – Kapitalismus – Ökologie
Marco Steffen, Simon Kunert� 7

Lebendige Arbeit in der sozialökologischen 
Transformation. Von welchem bildungspolitischen 
Subjekt sprechen wir?
Stefanie Hürtgen� 21

Die kapitalistische Beherrschung der lebendigen Natur – 
wie daraus den Ausgang finden?
Ulrich Ruschig� 45

Ökologie und Pädagogik – Entwicklungen und 
Korrekturbedarf eines Verhältnisses
Edgar Weiß� 63

Bedürfnistheoretische Aspekte einer pädagogischen 
Bearbeitung der ökologischen Krise
Marco Steffen� 78

Naturentfremdung als pädagogische Herausforderung
Thomas Vogel� 94

Bildung für nachhaltige Entwicklung im Schulkontext. 
Eine ideologiekritische Analyse
Simon Kunert� 109

Ökosozialismus und Utopiebildung
Alexander Neupert-Doppler� 130



6

Elemente einer gegenhegemoniellen Pädagogik als 
Antwort auf die ökologische Krise
Marco Steffen� 148

Impulse aus der Klimabewegung – Interviews mit 
Fridays for Future und Ende Gelände� 167

Autorinnen und Autoren� 179



7

Pädagogik – Kapitalismus – Ökologie

Marco Steffen, Simon Kunert

Die mit verheerenden Folgen für Mensch, Natur und Gesellschaft 
einhergehende ökologische Krise lässt sich als eines der zentralen 
und dominierenden gesellschaftspolitischen Themen der Gegen-
wart begreifen. Der Begriff der ökologischen Krise könnte ohne 
weitere Erläuterung in die Irre führen, handelt es sich doch gerade 
nicht um eine isolierte Krise der Umwelt, der Natur, des Klimas, 
der Ökosysteme, sondern um eine durch menschliche Praxis ver-
ursachte Bedrohung der planetarischen Belastungsgrenzen. Auch 
diese menschliche Praxis wiederum findet nicht im ahistorischen, 
gesellschaftsfreien Vakuum statt; vielmehr kann sie nur angemessen 
verstanden werden in ihrem Wechselspiel mit den strukturellen 
Rahmenbedingungen, die ihr eine bürgerliche Gesellschaft auf Basis 
einer kapitalistischen Produktionsweise bietet. Die ökologische 
Krise muss dementsprechend stets in ihrem Zusammenhang mit 
dem Verwertungsdrang des Kapitals und den systemisch bedingten 
Krisen kapitalistisch produzierender Gesellschaften betrachtet und 
als Teil einer umfassenden, „multiplen Krise“ gegenwärtiger ge-
sellschaftlicher Verhältnisse analysiert werden.1 Die ökologische 
Krise ließe sich damit treffender als „Krise kapitalistischer Natur-
verhältnisse“ (Brand/Wissen 2023, S. 68) bezeichnen.2

Dass die ökologische Frage auch Einzug in pädagogische und 
erziehungswissenschaftliche Diskussionen gehalten hat, lässt sich an 
der kaum noch zu überblickenden Vielzahl fachwissenschaftlicher 
Publikationen erkennen. Grundsätzliche gesellschafts- und ideo-
logiekritische Einwände gegen die gegenwärtige globale Bearbeitung 
der Klimakrise sind dabei in der pädagogischen Fachliteratur kaum 

1	 Siehe zum Begriff der multiplen bzw. Vielfachkrise: Demirović u. a. (2011), 
Feldmann (2023).

2	 Zum Begriff der kapitalistischen Naturverhältnisse siehe auch: Karathanassis 
2015. 



8

aufzuspüren. Angesichts des aktuellen Zustands der akademischen 
Erziehungswissenschaft mag das zunächst nicht überraschen. 
Dass eine Vielzahl von kritischen und mitunter durchaus breit dis-
kutierten Ansätzen unterschiedlicher Spielart, bspw. aus der Sozio-
logie, der Philosophie, der Geografie, der Humanökologie etc., in 
pädagogischen Diskussionen nahezu gänzlich ignoriert wird, kann 
kritische Pädagog:innen jedoch durchaus verwundern.

Während die erziehungswissenschaftlichen und bildungs-
politischen Diskussionen nahezu ausschließlich um das affirmativ 
und unpolitisch angelegte, gesellschaftliche Herrschaftsverhält-
nisse außer Acht lassende Konzept einer Bildung für nachhaltige 
Entwicklung (BNE) kreisen, lässt sich in sozialwissenschaftlichen 
Diskursen eine Reihe unterschiedlicher gesellschaftskritischer 
Deutungsangebote auffinden, die  – bei allen Differenzen und 
unterschiedlichen Schwerpunktsetzungen – grundsätzlich darin 
übereinstimmen, dass sie Naturzerstörung und Erderwärmung 
im Zusammenhang mit der kapitalistischen Produktionsweise 
und den damit verbundenen gesellschaftlichen Beziehungen und 
Herrschaftsverhältnissen betrachten und analysieren. Einige die-
ser gesellschaftstheoretischen Diagnosen zielen z. B. auf die „Ex-
ternalisierungsgesellschaft“ (Lessenich 2016), welche die proble
matischen Aspekte gegenwärtiger Produktionsbedingungen in 
ein Außen delegiert (so bspw. in den globalen Süden) oder auf die 
„imperiale Lebensweise“ (Brand/Wissen 2017) westlicher Industrie-
gesellschaften. Bereits eine zeitlich umfassendere Theoriegeschichte 
weist der Begriff der „gesellschaftlichen Naturverhältnisse“ auf (vgl. 
Jahn 1991; Görg 1999; Jahn/Wehling 1998; Becker/Jahn 2006). Aus-
gehend von Erkenntnissen der Kritischen Theorie der Frankfurter 
Schule und z. T. unter Einbeziehung regulationstheoretischer Ana-
lysen (vgl. Brand/Görg 2003; Brand/Görg 2022) verweist die Theorie 
der gesellschaftlichen Naturverhältnisse auf „die dialektische Ver-
knüpfung gesellschaftlicher und natürlicher Prozesse“ (Brand/Görg 
2022, S. 37). Natur muss somit immer als bereits vergesellschaftete 
begriffen werden; Gesellschaft kann sich andererseits ihrer Depen-
denz von der Natur, mit der sie sich in einem ständigen Austausch-
prozess befindet, nicht entledigen. 



9

Im anglophonen Sprachraum deuten die Radical Geography 
sowie die Critical Political Ecology (bspw. Smith 1990; Harvey 1996) 
eine längere Tradition der kritischen Reflexion des Zusammenhangs 
von Ökologie und Gesellschaft an. Insbesondere im Umfeld der 
Zeitschrift „Monthly Review“ bildete sich eine marxistische poli-
tische Ökologie, die, ausgehend von Marx’ These eines Risses im 
Stoffwechsel zwischen Gesellschaft und Natur (vgl. MEW 25, S. 821) 
um die Entwicklung und Erneuerung einer ökosozialistischen Per-
spektive als Antwort auf die kapitalogene Naturzerstörung bemüht 
ist (Foster/Clark/York 2011; Foster 2014). Wissenschaftliche Dis-
kussionen und Theorien über das Anthropozän (Crutzen 2002; 
Steffen/Crutzen/McNeill 2007; Ellis 2020) wurden hier aufgegriffen 
(Angus 2020) und vor dem Hintergrund der Frage, ob, angesichts 
der profitgetriebenen Bearbeitung und Ausbeutung der Natur und 
den daraus resultierenden Problemen für den Planeten, nicht besser 
von einem Kapitalozän gesprochen werden sollte (Moore 2019), 
weiterentwickelt.

Wiederum in der deutschsprachigen Soziologie wurde versucht, 
das auf Rosa Luxemburg zurückgehende Theorem der Landnahme 
für die Analyse kapitalogener Naturzerstörung fruchtbar zu ma-
chen und zudem mit dem Begriff der „ökonomisch-ökologischen 
Zangenkrise“ (Dörre 2019) ein Erklärungsansatz entwickelt, der das 
oftmals widerspruchslos gefasste Verhältnis von ökologischer Re-
generation und materiellem Wohlstand in den Blick nimmt und die 
Schwächen und Defizite von Lösungsansätzen aufzeigen kann, die 
ungehemmtes Wachstum und Profitgenerierung mit einer gesamt-
gesellschaftlichen und globalen Rücksichtnahme auf die Natur im 
Rahmen von grünen Wachstumsstrategien in Einklang zu bringen 
versuchen. 

All diese genannten Ansätze lassen die Dringlichkeit eines 
grundsätzlichen Überdenkens gegenwärtiger Produktionsverhält-
nisse, Lebensweisen, Konsummuster etc. erkennen und eröffnen die 
Perspektive auf eine Gesellschaft, die ihre bürgerlich-kapitalistische 
Gestalt überwindet und ein solidarisches Zusammenleben der 
Menschen untereinander wie auch zwischen Mensch und Natur 
ermöglicht. Auch jenseits der akademischen fachwissenschaftlichen 
Diskurse lässt sich im klimaaktivistischen Umfeld die Bedeutung 



10

grundlegender gesellschaftlicher Veränderungen erkennen. Wäh-
rend die sehr heterogene Gruppe der Fridays for Future insgesamt 
noch als recht systemkonform angesehen werden kann (vgl. Sta-
pelfeldt 2020), was sich nicht zuletzt durch die Nähe der Bewegung 
zur Partei der „Grünen“ erkennen lässt, stellen Gruppierungen wie 
„Ende Gelände“ gleichzeitig mit der Frage nach einer Abwendung 
der Klimakatastrophe die (gesellschaftliche) Systemfrage.

Neben den bereits erwähnten ökosozialistischen Lösungsan-
sätzen, wie sie bei Foster u. a. zum Ausdruck kommen und wie sie 
innerhalb der deutschsprachigen Soziologie vor allem von Dörre 
(2021) vertreten werden, dominieren in den gesellschaftspolitischen 
Debatten weitere, die gesellschaftlichen Grundlagen in der Regel 
nicht oder nur am Rande tangierende Lösungsstrategien: techni-
zistische Ansätze; individualistisch-privatistische Lösungen; Mo-
delle, die ein grünes Wachstum versprechen (grüner Kapitalismus, 
Green New Deal); (kapitalistisches) Wirtschaften ohne Wachstum 
(Degrowth, Post-Wachstum); reaktionäre Lösungen (Leugnung des 
Klimawandels, Abschottung durch undurchlässige Grenzen). Die ge-
nannten Ansätze sind keineswegs isoliert voneinander zu betrachten, 
sondern können in der Realität vielfältige Überschneidungen auf-
weisen, wie bspw. in technizistisch-elitären Abschottungsphantasien 
oder im Entwurf eines durch technologische Innovationen an-
getriebenen wachstumsorientierten grünen Kapitalismus. 

Auch (öko-)sozialistische, kapitalismuskritische Konzeptionen 
können sich z. T. mit diesen Ansätzen überschneiden: So enthält 
der von Bastani (2019) vertretene, mit akzelerationistischen und 
hyper-prometheischen Einschlägen bestückte „fully automated 
luxury communism“ eine starke technizistische Komponente; 
Saito versucht mit dem Begriff des „Degrowth-Kommunismus“ 
eine Brücke zwischen wachstumskritischen und den Kapitalismus 
überwindenden Ansätzen zu schlagen (Saito 2022; Saito 2023), eine 
Tradition, die u. a. auf den (autoritätsaffinen) Ansatz Wolfgang Ha-
richs (Harich 1975) oder den poetisch verdichteten franziskanischen 
Kommunismus eines Pier Paolo Pasolini verweist (vgl. Ronneber-
ger 2019). Reaktualisierungen ökosozialistischer Konzepte lassen 
sich zudem bspw. bei Löwy (2016) oder Neupert-Doppler (2022) 
entdecken. Verwandte, für eine antikapitalistische Bearbeitung der 



11

Klimakrise stehende Ansätze fordern einen „grünen Sozialismus“ 
(Zelik 2020), einen „transökologischen Öko-Sozialismus“ (Fraser 
2022), einen das Kapitalozän überwindenden „Salvage Commu-
nism“ (The Salvage Collective 2021) oder gar einen „ökologischen 
Leninismus“ (Malm 2020a, S. 222).

Aktuelle Bewegungen und gegenwärtige Theoretiker:innen 
können dabei auf eine reichhaltige Tradition linker Praxis und 
Theoriegeschichte zurückblicken. Entgegen früheren Annahmen 
eines produktionsfetischistischen Marxismus lassen sich ausgereifte 
Ansätze ökologischen Denkens bereits in den Schriften von Marx 
und Engels auffinden (vgl. Burkett 1999; Foster 2014; Saito 2016; 
Schmied-Kowarzik 2018). Ebenso lässt sich in der anarchistischen 
Bewegung eine frühe Thematisierung ökologischer Zusammen-
hänge erkennen (vgl. Probst 2020). In der Frühphase der Sowjet-
union kursierten ökologisch bedeutsame Theoriestränge und Praxis-
ansätze, die mit der immer wieder zitierten Formel Lenins über den 
Kommunismus als Summe von Sowjetmacht und Elektrifizierung 
keinesfalls zu erfassen sind (vgl. Chattopadhyay 2014; Weiner 1999). 
Im weiteren Verlauf des 20. Jahrhunderts bereicherten gesellschafts-
kritische und oft marxistische Theoretiker:innen wie Ernst Bloch, 
Herbert Marcuse, Theodor W. Adorno, Max Horkheimer, Alfred 
Schmidt, Hans-Magnus Enzensberger, Elmar Altvater, Birgit Mahn-
kopf, Maria Mies, Wolfgang Harich, Hans Heinz Holz, André Gorz 
oder Alain Liepitz u. a. mit unterschiedlichen Schwerpunkten die 
Diskussionen um das Verhältnis von Mensch, Natur und Gesell-
schaft.

Pädagogische Überlegungen stehen in den oben angerissenen, 
die Kapitalherrschaft überwindenden Entwürfen keinesfalls im 
Vordergrund. Dennoch setzen diese Entwürfe pädagogisch rele-
vante Prozesse implizit voraus. So erfordert eine gemeinsame soli-
darische Praxis stets auch kollektive Bewusstseinsbildungsprozesse; 
naturwissenschaftliche und gesellschaftstheoretische Zusammen-
hänge müssen in einem mühsamen, der Komplexität des Gegen-
stands gerecht werdenden Prozess erkannt werden; ein wachstums-
kritischer Kommunismus verlangt eine pädagogisch angeleitete 
oder begleitete Reflexion menschlicher Bedürfnislagen und auch 
die von Malm besungene Sprengung einer Pipeline als militanter 



12

Ausdruck der Bekämpfung des fossilen Kapitals sowie als Konkre-
tion notwendiger Sabotageakte (Malm 2020b) erfordert nicht bloß 
Kenntnisse über die klimaschädlichen ökologischen Folgen des Ver-
brauchs fossiler Energieträger, sondern auch einen Einblick in die 
zentrale Bedeutung des fossilen Kapitals für globale industrielle 
Produktionsprozesse. 

Pädagogisch betrachtet hat das Thema der ökologischen Krise 
eine Diskussionstradition, die sich insbesondere in den vergangenen 
50 Jahren intensiviert hat. Zwar nahmen Bezüge zur Natur bereits 
in der reformpädagogischen Bewegung einen breiten Raum ein; 
doch erst in der Folge des Wachstumsberichts des Club of Rome 
(Meadows et al. 1972) widmete sich die Erziehungswissenschaft 
dem Zusammenhang von ökologischen und pädagogischen Fra-
gen auf einer breiten Basis. Internationale Wirksamkeit erlangte 
der Lernbericht des Club of Rome Ende der 1970er Jahre (Botkin/
Elmandjra/Malitza 1979), der die pädagogischen Aufgaben und 
Auswege im Angesicht der drohenden Klimakatastrophe ganz 
im Kontext bestehender gesellschaftlicher Verhältnisse zeichnet. 
In Deutschland entwickelten sich in den 1970er bis 1990er Jah-
ren unterschiedliche, z. T. miteinander konkurrierende Ansätze 
einer ökologisch orientierten Pädagogik heraus: Umwelterziehung 
(Eulefeld 1981), ökologisches Lernen (Beer 1982), Ökopädagogik 
(Beer/de Haan 1984), Ökologie Lernen (Michelsen/Siebert 1985) 
u. a. Spätestens zu Beginn des neuen Jahrtausends haben sich die 
Deutungsangebote sowie die praxisorientierten Konzeptionen 
einer ökologisch fundierten Pädagogik im Konzept einer Bildung 
für nachhaltige Entwicklung mehr oder weniger monopolisiert. 
BNE-Konzepten gelingt es dabei, kritische Impulse zu absorbieren 
und in das Fahrwasser einer kapitalismusunkritischen Bildungs-
arbeit und -theorie zu leiten. Zwar verstehen sich BNE-Konzepte 
häufig als kritisch gegenüber den bestehenden Bedingungen von 
Bildung, Lernen, Erziehung etc., stellen ihre Kritikfähigkeit aber im 
entscheidenden Punkt der grundsätzlichen gesellschaftlichen Herr-
schaftsverhältnisse nur unzureichend unter Beweis, indem sie bloß 
eine insgesamt phänomenologisch bleibende Oberflächenanalyse 
betreiben, ohne die gesellschaftlichen Strukturmechanismen und 
inneren Antriebskräfte der Naturzerstörung offen zu legen. Im Rah-



13

men der oben genannten unterschiedlichen Bewältigungsstrategien 
lassen sich BNE-Konzepte zuallererst den individualistisch-priva-
tistischen Ansätzen zuordnen. Sofern mit BNE auch neue Lern-
konzepte und -methoden, neue Organisationsformen schulischer 
und anderer Bildungsprozesse verbunden sind, kann hier ebenfalls 
ein im erweiterten Sinne technizistischer Lösungsansatz erkannt 
werden. Durch die Orientierung an den 17 Sustainable Develop-
ment Goals wird zudem die Hoffnung auf eine grüne, „nachhaltige“ 
Wachstumsstrategie deutlich, wie sie im achten Ziel für nachhaltige 
Entwicklung zum Ausdruck gelangt (Vereinte Nationen 2016, S. 7). 
Auffällig – insbesondere im Vergleich mit den oben genannten, 
vielfältigen Ansätzen in anderen Fachdisziplinen – ist die nahezu 
uneingeschränkte Abwesenheit gesellschaftskritischer Positionen 
im Ringen um eine ökologische Pädagogik.3 Pädagogisches und 
gesellschaftskritisches Denken scheinen im Hinblick auf die öko-
logische Frage nur mühsam zueinander zu finden. Dabei kann eine 
sich als kapitalismuskritisch verstehende Pädagogik durchaus auf 
wichtige Vorstöße zurückblicken, in denen der Versuch erkennbar 
wird, die ökologische Frage und kritische Pädagogik miteinander 
in Verbindung zu setzen.

In einem frühen und in der Folge nur wenig beachteten Ent-
wurf entwickelt Johannes Ernst Seiffert mit seiner „Pädagogik 
der Sensitivierung“ (Seiffert 1975) wertvolle Anregungen für eine 
Pädagogik im Zeitalter des drohenden „Ökozids“ (ebd., S. 7). Die 
leitende Frage, mit deren Beantwortung er die „Bildungswissen-
schaft“ (ebd., S. 12) beauftragt, lautet: „Welche Fähigkeiten sind zu 
entwickeln und massenhaft zu vermitteln, die geeignet sind, der 
Erdbevölkerung das Überleben zu ermöglichen?“ (ebd.). Seifferts 
eigene Vorstellungen zur Bewältigung dieser Aufgabe lassen sich 
mit Begriffen wie Sensitivierung, Sensibilisierung, Solidarität, so-
cial awareness, social imagination, und einem nichtkontemplativen 
Problem- und Klassenbewusstsein beschreiben (vgl. ebd., S. 12 ff., 
72 ff.). Zur Entwicklung dieser Fähigkeiten hebt Seiffert vor allem 

3	 Kehren (2016) leistet wichtige Kritik an BNE-Konzepten. Vogel (2011; 2016) 
widmet sich in kritischer Absicht der Bedeutung ökologischen Denkens für die 
Berufsbildung.



14

die Bedeutung einer über rational vermittelte Aufklärungs- und 
Bewusstseinsbildungsprozesse hinausgehenden ästhetischen Er-
ziehung und Bildung hervor, die auf eine „Umstrukturierung der 
Affektgrundlage des Denkens und des Handelns“ (ebd., S. 20) ab-
zielt. Sein an Marcuses „new sensibility“ anknüpfendes Konzept 
einer „ästhetischen Sensitivierung“ (ebd., S. 135) begreift Seiffert 
„als praktische[] Negation der Häßlichkeit des Kapitalismus“ (ebd., 
S. 135 f.). Da nach Seiffert die Naturzerstörung nur im Kampf „gegen 
die bestehenden ökonomisch-gesellschaftlich-politischen Systeme“ 
(ebd., S. 38) aufgehalten werden kann, muss „sich Pädagogik als 
herrschaftsfeindliche Disziplin“ (ebd.) bestimmen.

Wenngleich der bereits 1974 verstorbene Heinz-Joachim Hey-
dorn an den sich intensivierenden Debatten um ökologische Fragen 
in den späteren 1970er sowie in den 1980er Jahren nicht mehr teil-
nehmen konnte, leisten seine Schriften einen unverzichtbaren Bei-
trag zur bildungstheoretischen Betrachtung der Mensch-Natur-Be-
ziehung sowie zum Verhältnis von Emanzipation und Überleben im 
Angesicht drohender (und sich bereits ereignender) anthropogener 
Naturkatastrophen. Historisch betrachtet ist die Bildungsgeschichte 
des Menschen mit dem Prozess der Bewältigung der Natur eng ver-
bunden (vgl. Heydorn 1972/2004, S. 66). Auch perspektivisch bleibt 
„[d]ie Herrschaft des Menschen über die Natur […] die Voraus-
setzung seiner Befreiung“ (Heydorn 1979, S. 180). 

„Aber diese Herrschaft über die Natur soll eben der Mensch gewinnen, 
und dies zielt auf eine unlösbare Verbindung von Humanismus und Natur-
wissenschaften. Die Loslösung der Naturwissenschaften vom Humanismus 
ist ebenso das Kennzeichen spätkapitalistischer Bildungsverfassung wie 
die dazugehörende Ablösung des Humanismus von der gesellschaftlichen 
Aufgabe des Menschen und damit seine Pervertierung. Das heißt, dass 
Naturbeherrschung und gesellschaftliche Erkenntnis – aber nicht nur dies –, 
Naturbeherrschung und entstehendes, kollektives kulturelles Schöpfertum 
des Menschen eine einzige Sache sind“ (ebd.).

Vor dem Hintergrund dieser Trennung einer positivistischen Natur-
wissenschaft von einer emanzipativen und menschlichen Vernunft 
ergibt sich nach Heydorn 



15

„nur ein einziges Bildungsproblem, dem in dieser Zeit absolute Vor-
rangigkeit zukommt: Es versteht sich als zwingender Versuch, die huma-
ne Rationalität auf die Höhe der technischen zu bringen, um der Selbst-
zerstörung des Menschen vorzubeugen, seiner physischen und psychischen 
Verstümmelung. Das Bewußtsein des Menschen muß den Stand seiner 
Wirklichkeit erreichen, damit diese Wirklichkeit menschliche Wohnstatt 
werden kann“ (Heydorn 1971/2004, S. 15 f.).

Hans-Jochen Gamm regte zu einer „Wiederentdeckung der Be-
scheidenheit“ (Gamm 1977/2012) an und forderte die Ent-
wicklung „einer ökologischen Fundamentaldidaktik […], in der 
Ökologie, politische Ökonomie, Ethik und Pädagogik sich auf ein 
angemessenes Handlungskonzept verständigen können“ (Gamm 
1977, S. 85). Eine „Erziehung zum Überleben der Menschheit“ 
(ebd.) müsse „mit dem Aufbau eines neuen menschheitlichen Be-
wußtseins“ (Gamm 1977/2012, S. 39) einhergehen.

Die Überlegungen und Anregungen von Seiffert, Heydorn und 
Gamm wurden in der Folge nur selten aufgegriffen und aktualisiert. 
Wichtige Arbeiten lassen sich in den Sammelbänden von Bernhard/
Sinhart-Pallin (1989) sowie von Bernhard/Rothermel (1995a) fin-
den. Hier wird die Notwendigkeit einer „Repolitisierung der Bildung 
im Rahmen einer ökosozialistischen Bildungspolitik“ (Bernhard 
1989) ausgerufen sowie der Umriss der von Gamm eingeforderten 
ökologischen Fundamentaldidaktik gezeichnet (Bernhard 1995). Ein 
solches Projekt müsse – unter Einbeziehung naturphilosophischer, 
entfremdungs-, sozialisations- und bedürfnistheoretischer Über-
legungen – die zentrale Bedeutung der Vermittlung und „Reflexion 
der gesellschaftlich-historischen Verursachungszusammenhänge 
von Umwelt- und Naturzerstörung“ (Bernhard/Rothermel 1995b, 
S. 10) herausstellen und die bereits von Heydorn hervorgehobene 
dialektische Verknüpfung von „Befreiung und Überleben“ (ebd.) 
zum zielperspektivischen Leitfaden pädagogischer Theorie und 
Praxis erheben.

Vor dem Hintergrund einer voranschreitenden Naturzerstörung 
bedürfen die genannten Ansätze dringend einer Aktualisierung aus 
dem Blickwinkel einer sich der ursächlichen Zusammenhänge be-
wusst werdenden (gesellschafts-)kritischen Pädagogik. Dabei kön-



16

nen eine Vielzahl von Fragen und Problemstellungen in den Fokus 
rücken.

	y Welche Bedeutung kommt den vielfältigen Gegenwartsanalysen 
für pädagogische Theorie und Praxis zu?

	y Welche grundsätzlichen philosophischen und anthropologischen 
Aussagen lassen sich über das Mensch-Natur-Verhältnis treffen 
und welche Schlussfolgerungen ergeben sich daraus für die ana-
lytisch-theoretische Erfassung und praktische Bearbeitung der 
gegenwärtigen ökologischen Krise?

	y Wie kann hegemoniellen pädagogischen Konzepten ideologie-
kritisch entgegengetreten werden? Enthalten BNE-Konzepte 
trotz ihrer herrschaftsförmigen Zurichtung dennoch ein eman-
zipatives Potenzial? Was müsste eine Pädagogik leisten, die über 
Appelle an das Individuum und über individualistisch-subjek-
tive Bearbeitungsformen der ökologischen Krise hinaus geht?

	y Wie lässt sich eine Kritik an der naturzerstörerischen 
technologischen Rationalität der gegenwärtigen bürgerlich-
kapitalistischen Gesellschaft formulieren, ohne in eine neoro-
mantizistische, reaktionäre Technikkritik zu verfallen?

	y Inwiefern ist eine Repolitisierung von Erziehungs- und Bildungs-
prozessen im Sinne einer emanzipativ, auf Befreiung und Über-
leben angelegten Pädagogik notwendig und möglich?

	y Sozialisationstheoretisch wäre zu fragen, welcher Spielraum 
emanzipativen Erziehungs- und Bildungsprozessen angesichts 
warenästhetisch aufgeladener, vollmediatisierter und konsum-
fixierter Sozialisationsprozesse bleibt.

	y Welche Rolle können ästhetische Erziehungs- und Bildungs-
prozesse für eine Sensitivierung und Sensibilisierung sowohl 
der nachfolgenden Generationen wie auch der Erwachsenen 
spielen? Wie könnte die Entwicklung von Utopie- und Anti-
zipationsfähigkeit als Voraussetzung für den Übergang in eine 
grundsätzlich andere, nicht-entfremdete, solidarische Lebens-
weise in pädagogischen Prozessen gefördert werden?

	y Welchen Beitrag kann Pädagogik zur notwendigen Reflexion 
entfremdeter menschlicher Bedürfnisse unter den gegen-
wärtigen kapitalistischen Verhältnissen sowie zur „Überwindung 



21

Lebendige Arbeit in der sozial
ökologischen Transformation. 
Von welchem bildungspolitischen 
Subjekt sprechen wir?

Stefanie Hürtgen

Wenn wir uns aus der Perspektive der politischen Bildung mit dem 
vor unseren Augen (und mit unserer Beteiligung) ablaufenden 
sozial-ökologischen Drama befassen, dann ist eine entscheidende 
Frage, wie wir eigentlich die Subjekte konzipieren, mit denen wir es 
zu tun haben. Wer soll hier „Bildung“ erfahren, und mit welchem 
Ziel? Wo und wie verorten wir bei diesen sozialgesellschaftlichen 
Subjekten (potenzielle) Handlungsfähigkeit, um – gemeinsam mit 
anderen – der verheerenden Normalisierung der tagtäglichen Ka-
tastrophe(n) entgegenzutreten?

Im vorliegenden Beitrag geht es um arbeitende Subjekte: so-
wohl in der herrschenden kapitalistischen Warenproduktion tätige 
Lohnarbeiter*innen wie auch Arbeiter*innen in einem darüber-
hinausgehenden, allgemeinen Sinn. In den ökologischen Debatten 
spielt (Lohn-)Arbeit als sowohl gesellschaftlich geformte wie stets 
subjektive menschliche Tätigkeit eine erstaunlich randständige Rolle 
(Saave/Muraca 2021). Nach Arbeiter*innen als Subjekten politi-
scher Bildung und damit politischer Auseinandersetzung im weiten 
Sinne zu fragen, bedeutet deswegen auch, die lebendige Arbeit (zu 
diesem Begriff von Marx s. Dussel 2018, S. 745 ff.) aus ihrer Selbst-
verständlichkeit und damit weitgehenden Nichtbeachtung in den 
ökologischen Transformationsdebatten herauszuholen.

Die These meines Beitrages lautet, dass (Lohn-)Arbeiter*innen 
als für die „Ökologie-Debatte“ sehr wichtige, (alltags-)politische 
Subjekte dann sichtbar werden, wenn wir sie als praktisch tätige 
gesellschaftliche Naturwesen begreifen. Sie sind in ihrer arbeitenden, 
eigensinnigen Leiblichkeit kreativer wie verletzlicher Teil der Natur, 



22

und dabei immer schon sozial verfasst. Dies einmal in Bezug auf 
ihre von der Herrschaft des Kapitals strukturierten sozialen Position 
im (Lohn-)Arbeitsprozess und ihre leiblich-soziale Reproduktion, 
zweitens aber auch mit ihrer auf arbeitsteilige Andere gerichteten 
gesellschaftlichen Arbeitspraxis. Der von Karl Marx geprägte Begriff 
vom Menschen als gesellschaftlichem Naturwesen spielt bislang in 
der soziologischen bzw. sozialwissenschaftlichen Diskussion nur 
eine untergeordnete Rolle. Für sozialwissenschaftliche und auch 
bildungspolitische Fragen kann dieser Begriff aber fruchtbar ge-
macht werden. Dies umso mehr, als sich (Lohn-)Arbeiter*innen 
auch selbst als sowohl sozial kreative wie leiblich verwundbare 
Wesen thematisieren (Hürtgen/Voswinkel 2014). Das Verständ-
nis von (Lohn-)Arbeiter*innen als praktisch-kreative gesellschaft-
liche Naturwesen stellt dabei, wie ich zeigen werde, eine kritische 
Zurückweisung der in den Ökologie-Diskussionen vorherrschenden 
Sozialfiguren von (Lohn-)Arbeiter*innen als den ökologischen Fort-
schritt eher behindernde Arbeitsplatzbesitzer*innen und Konsu-
ment*innen und damit einhergehender Moralisierungen dar.

Die Perspektive auf sie als in kapitalistischen Herrschafts-
strukturen tätige Träger*innen lebendiger Arbeit verändert dagegen 
den analytischen Blick. Sichtbar wird, dass der aktuell nahezu ein-
hellig geteilte, sich auf die „objektive wissenschaftliche Faktenlage“ 
beziehende Ökologiediskurs eine – mit Nancy Fraser (2022) ge-
sprochen – transökologische Infragestellung nötig hat. Nur mit die-
ser werden (Lohn-)Arbeiter*innen als fundamentale Bereicherung 
gegenwärtiger sozialökologischer Kämpfe und Debatten sichtbar. 
Entsprechend geht es dann bildungspolitisch nicht länger um ihre 
Aufklärung (über ihren habituell und gewohnheitsmäßig unöko-
logischen Lebensstil), und schon gar nicht um ihre Beschämung 
(s. u.). Stattdessen zeigt sich die Notwendigkeit, Bildungsarbeit 
gegen die sozialhierarchische Aufspaltung in (wissende) Wissen-
schaftler*innen bzw. Wissensarbeiter*innen hier und (unwissende) 
sonstige Arbeiter*innen als wechselseitige (Selbst-)Aufklärung zu 
orientieren. In dieser muss die jeweilige Borniertheit der eigenen 
partikularen Positionen im gesellschaftlichen Herrschaftsgefüge 
kritisch-solidarisch zur Sprache kommen, um sie (kollektiv) zu 



23

überwinden. Anders ist eine notwendig demokratische sozialöko-
logische Umgestaltung kaum zu machen.

1	 Ökologischer Fußabdruck und neoliberales 
Konsumsubjekt

In der gegenwärtig dominierenden Darstellung sind es unser 
Lebensstil und das darin verankerte Konsumverhalten, die die öko-
logische Krise heraufbeschworen haben. Diese Erzählung bestimmt 
den medialen Diskurs und die Alltagsdebatte, bis weit hinein in sich 
kritisch verstehende Bewegungslinke1. Typisch für diesen Diskurs 
ist das Dauerfeuer der Hinweise und „Tipps“, denen mensch kaum 
entgehen kann: doch mal „das Auto stehen zu lassen“ und zu Fuß 
zu gehen oder „daheim Urlaub zu machen“. Beim Schreiben dieser 
Zeilen findet die Autorin auf der Webseite des Bundesumweltamtes 
„Tipps“ für „fröhliche, umweltfreundliche Weihnachten“, etwa: 
„Probieren Sie doch mal vegetarische oder vegane Leckereien“, 
„Kaufen Sie möglichst einen Weihnachtsbaum aus der Nähe und 
aus ökologischer Erzeugung“, oder: „Nutzen Sie Bus und Bahn bei 
der Fahrt zu Verwandten“ (BUA 2024).

Ökonomietheoretisch verbirgt sich hinter diesem Fokus auf 
„unser aller“ Konsumentscheidungen als vermeintlich selbstver-
ständlichem Ansatzpunkt für ökologische Transformation ein 
erschreckender Siegeszug neoklassischer und neoliberaler Inter-
pretationen von „Ökonomie“. Denn wohlgemerkt: Mit politisiertem 
Konsum und Konsumboykott, der immer wieder Gegenstand von 
kollektiven Auseinandersetzungen und Bewegungen ist, hat die 
Neoklassik nichts im Sinn.2 Ihr geht es ganz im Gegenteil um das 

1	 Die Frage nach veränderten, „ökologischeren“ sozialen Verhaltensweisen wird oft 
auch hier ohne weitere Erklärung als eine des veränderten Kauf- und Konsum-
verhaltens konzipiert (z. B. Koll 2022, S. 101; Brand/Preiser 2023, S. 67) – s. u. 
zur weiteren Kritik.

2	 Ein Beispiel für eine politische Kampagne bereits aus den 1990er Jahren ist 
die gegen den Ölkonzern Shell und dessen Umweltzerstörung und faktische 
Mittäterschaft bei der Verfolgung und öffentlichen Hinrichtung von Umwelt-
aktivisten durch das damalige Militärregime in Nigeria (s. als Überblick 
Emorinken-Donatus 1996).



24

individuell-einzelne, von kollektiven Zwängen „freie“ Subjekt, das 
für sie immer schon ein kaufendes und verkaufendes Markt-Sub-
jekt ist. Der seinen individuell „freien“ sog. Präferenzen folgende 
souveräne Konsument3 ist der maßgebliche Akteur neoklassischer 
Ökonomietheorie; er würde, so die Behauptung, mit seiner Nach-
frage die unternehmerische Produktion steuern (Jäger/Springler 
2012). Exakt das bekommen wir derzeit überall zu hören. Politi-
sche Alltags- und Bewegungsauseinandersetzungen, z. B. die Aktio-
nen gegen den weiteren Ausbau der deutschen Braunkohlereviere 
oder auch die Lithium-Minen in Serbien, drohen dagegen als öko-
logisches Handeln hinter dem alles überstrahlenden Konsum-Impe-
rativ zu verschwinden. Dies umso mehr, als Umweltaktivist*innen 
als „Extremisten“ und „Klima-Terroristen“ diffamiert und juristisch 
verfolgt werden (s. Bönnemann 2023; Zerbes 2024). Hier zeigt sich 
die weitreichende Neoliberalisierung unseres gesellschaftlichen Zu-
sammenlebens. Denn neoliberales Denken deutet auch politisch-ge-
sellschaftliche Zusammenhänge als Tausch- und Marktbeziehungen, 
die im Zweifel staatlich-autoritär, gegen Uneinsichtige, durchgesetzt 
werden müssen (vgl. Ptak 2017; Biebricher 2024). Kritiker*innen 
sprechen deshalb von der imperialen Ökonomisierung der gesamten 
gesellschaftlichen Sphäre (ebd.; s. a. Negt 2001; Reitzig 2008). Eine 
gesellschaftspolitische Auseinandersetzung um die Ausgestaltung 
der Gesellschaft ist nicht vorgesehen – und also auch keine politische 
Subjektivierung; tritt sie trotzdem auf, muss sie als gefährlich für das 
„sich selbst regulierende“ System bekämpft werden.

Auch von dieser Seite her erscheint also soziales Handeln zu-
allererst als Kaufentscheidung. Dabei erhält diese neoklassisch-
neoliberale Erzählung von „uns allen“ als marktsteuernden Sub-
jekten nicht zuletzt dadurch hohe Attraktivität, als sie unmittelbare 
Handlungsfähigkeit suggeriert: Hier und jetzt kannst Du selbst 
„etwas beitragen“. Daher der penetrant aufmunternde Ton, in dem 
„wir alle“ ohne Unterlass Tipps und Hinweise fürs Energiesparen, 
Sachen-Wiederverwenden und Anbieter-Wechseln bekommen. 

3	 Ich verwende hier bewusst die nur männliche Form, denn die neoklassische 
Ökonomietheorie ist zutiefst maskulinistisch, was hier aber nicht ausgeführt 
werden kann (s. dazu bspw. Michalitsch 2003).


	Pädagogik – Kapitalismus – Ökologie
	Marco Steffen, Simon Kunert
	Lebendige Arbeit in der sozial­ökologischen Transformation. Von welchem bildungspolitischen Subjekt sprechen wir?
	Stefanie Hürtgen

	Die kapitalistische Beherrschung der lebendigen Natur – wie daraus den Ausgang finden?
	Ulrich Ruschig

	Ökologie und Pädagogik – Entwicklungen und Korrekturbedarf eines Verhältnisses
	Edgar Weiß

	Bedürfnistheoretische Aspekte einer pädagogischen Bearbeitung der ökologischen Krise
	Marco Steffen

	Naturentfremdung als pädagogische Herausforderung
	Thomas Vogel

	Bildung für nachhaltige Entwicklung im Schulkontext. Eine ideologiekritische Analyse
	Simon Kunert

	Ökosozialismus und Utopiebildung
	Alexander Neupert-Doppler

	Elemente einer gegenhegemoniellen Pädagogik als Antwort auf die ökologische Krise
	Marco Steffen

	Impulse aus der Klimabewegung – Interviews mit Fridays for Future und Ende Gelände

	Autorinnen und Autoren

